wilall alss
dscloial pglallg

!
Journal of letters and Social Sciences (JLSS) Mmul jlglﬁJlg I-III=IUI :LDd

https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/4

Le maraboutisme dans I’islam maghrébin:

étude maghrébine, exemple tunisien a ’appui

Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian Example as Support

Dr. Ghada Chihaoui
Solmpdd Bole o

Laboratoire de recherche Analyse Textuelle, Traduction et

Communication (ATTC), FLAHM

Université de La Manouba, Manouba, Tunisie

ghadachihaoui11@gmail.com

Informations about Article
Date de réception: 16/03/2025
Date d'acceptation:21/05/2025

Mots clés
Culture
Maraboutisme
Islam maghrébin
Maghreb
Tunisie

Résumé

Nous avons eu le plaisir de présenter une communication intitulée « Le maraboutisme
dans lislam maghrébin » dans le cadre des Journées d’étude sur « Les Religions »,
organisées a la Faculté des Lettres, des Arts et des Humanités de Manouba. Nous
avons souhaité développer cette communication en un article ayant pour titre « Le
maraboutisme dans [’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien a [’appui
» dans [’espoir d’approfondir les réflexions abordées lors de cet événement scientifique.
Dans cette perspective, la premiere partie de cet article est dédiée a une étude historique
du maraboutisme, explorant son évolution entre le passé et le présent. L’analyse
débute par des définitions des termes « marabout » et « maraboutisme », suivies d 'une
étude rétrospective des origines de ce phénomene. Compte tenu de I’importance du
maraboutisme dans la culture maghrébine, il est apparu essentiel de s’attarder sur
la fonction prophétique des marabouts, désignés ici comme « les héritiers illégitimes
du Prophete ». Cette étude historique s’achéve par une analyse de la situation
contemporaine du maraboutisme dans le Maghreb, en prenant [’exemple de la Tunisie.
Laseconde partie se concentre sur la relation entre le maraboutisme et l’islam maghrébin.
Afin de mieux cerner les liens qui unissent ces deux notions, des définitions des termes
« religion » et « tradition » sont mobilisées. Cette approche permet d’introduire la
notion d’« islam maghrébin » et de mettre en lumiere les interactions qui se tissent entre
celui-ci et le maraboutisme. Enfin, pour souligner [’intimité de cette relation, le statut
des marabouts dans le Maghreb est étudié, accompagné d’une description des rituels

maraboutiques pratiqués en Tunisie.

Introduction

dédiés aux marabouts, la pérennisation des rituels associés

Pourquoi choisir d’étudier le sujet du maraboutisme
dans I’islam maghrébin ? Ce choix repose sur plusieurs
considérations, tant scientifiques que socioculturelles.
Tout d’abord, le maraboutisme demeure un phénomeéne
profondément ancré dans les sociétés maghrébines.
Malgré I’évolution de ses manifestations au fil des siécles,
il continue d’occuper une place significative dans les
pratiques religieuses et culturelles des Maghrébins. Son

influence se manifeste a travers la persistance des cultes

a leur vénération et la présence des confréries soufies qui
cherchent a préserver cet héritage.

Ensuite, I’intérét de cette étude réside dans la volonté
d’actualiser la perception du maraboutisme en dépassant
les approches traditionnelles qui la traitent uniquement
sous I’angle du folklore ou de la superstition. Loin d’étre
uniquement un simple héritage du passé, le maraboutisme
se redéfinit en permanence a travers les dynamiques

sociales et religicuses contemporaines. Cet article veut

182



Revue des lettres et sciences sociales

Vol 22, N° 02, pp (182-193) Année 2025

étudier ce phénomeéne sous un angle contemporain, en
proposant une lecture renouvelée du phénomeéne. Et ce,
en prenant en considération les mutations qu’il traverse a
I’ére moderne et la maniére dont il interagit avec 1’islam
dit maghrébin.
Dans cette perspective, il est nécessaire de se demander:
dans quelle mesure le maraboutisme, en tant que
phénomene religieux et culturel, se serait inscrit
durablement dans I’histoire du Maghreb, et comment
continuerait-il a interagir avec I’islam maghrébin dans
le contexte contemporain ? Cette réflexion représente la
problématique centrale de cette étude.
Afin d’apporter une analyse approfondie et structurée,
cet article tourne autour de deux grandes parties. La
premicére partie sera consacrée a 1’évolution historique du
maraboutisme, retragant ses origines et son développement
jusqu’a son état actuel. Cette approche permettra de
mieux comprendre les mécanismes de la formation du
maraboutisme et son intégration dans 1’histoire religicuse
et culturelle du Maghreb. La seconde partie s’intéressera
a la relation entre le maraboutisme et I’islam maghrébin.
Cette réflexion s’appuiera sur une lecture minutieuse de
plusieurs articles ainsi que sur la consultation d’ouvrages
divers qui se préoccupent de cette problématique.
En somme, cet article propose une étude nuancée du
maraboutisme, en tenant compte de ses fondements
historiques et de ses transformations contemporaines, afin
de mieux comprendre son rdle et sa signification dans
I’islam maghrébin d’aujourd’hui.
1-Le maraboutisme entre hier et aujo-
urd’hui : D’une prospérité a une déca-
dence ?
1-1-Le marabout : origine et signification.
Dans Le maraboutisme de « chambre noire » en Tunisie,
Yassine Karamti, anthropologue et muséologue tunisien,
définit le terme « marabout » en se basant sur 1’histoire
des marabouts :
Le mot murabit’ dérive de la racine arabe rabata qui

exprime le sens de la liaison et de I’attachement. Au

départ, les marabouts étaient une catégorie d’hommes
qui se sont consacrés a la défense de I’Islam a partir de
fortifications défensives, les ribat-s>. [...] Avec le temps,
le sens de marabout change pour signifier le personnel
chargé de la gestion des turug et des zawaya. (Karamti,
2015, p. 28)

Leila Babes, sociologue des religions et experte de 1’islam
contemporain, s’intéresse a la figure du marabout, a
laquelle elle offre la définition suivante :

Le terme marabout (m rabit)’ signifie étymologiquement
« celui qui est attaché » (a Dieu) mais aussi 1’ascéte, «
celui qui se retranche dans un ribat », c’est-a-dire dans
une sorte de monastere fortifié. Homme exemplaire par
ses actes de piété, son charisme, sa naissance ou son
savoir, il est surtout sanctifié¢ aprés sa mort et fait alors
I’objet d’une vénération de la part de la population, qui lui
¢léve un mausolée (qouba). (Babes, 1991, p. 122)

La complémentarité des deux définitions est remarquable.
Ensemble, clles dessinent une caractérisation précise du
marabout reposant surson engagement religieux, son

ascendance généalogique et son érudition.

1-2—Le maraboutisme : une notion a définir.

Le maraboutisme est un mouvement hybride composé
d’un mélange d’idées et de mouvements. Cette hybridité
est mise en relief grace a une définition de 1’expression
« maraboutisme ». Cette définition met en lumiére les
composantes de ce mouvement de la manicre suivante :
D’une part, des idées mystiques nées du stfisme, des
mouvements politico-religieux comme celui des chorfa
au Maroc, des idéaux messianiques issus de I’islam
shi‘ite, comme celui du mahdisme, et, d’autre part, des
pratiques populaires superstitieuses, voire magiques, ou
se retrouve I’influence de vieilles croyances et de vieux
cultes antéislamiques. (Arnaldez, s. d)

Tout en se basant sur la classification de Marcel Mauss,
le «pere de D’anthropologie francaise » (Gras, 2003)
et le neveu d’Emile Durkheim, Adel Ltifi, un historien
tunisien, affirme que « le maraboutisme comme tout

autre fait religieux, est une croyance, une pratique et

1- L’islamologue francais Roger Arnaldez définit le mot « marabout » comme suit : « Le mot « marabout » vient de la prononciation
dialectale (mrabot) de 1’arabe classique murabit qui désigne I’homme vivant dans un 7ibat (couvent fortifi¢). Au pluriel, al-murabitin,
a donné Almoravides (dynastie qui régna sur le Maghreb et l>Espagne musulmane aux xi° et xii® siécles). » (Arnaldez, s. d.)

2- Le mot « ribat » désigne « un établissement, & la fois militaire et religieux, qui semble assez spécifiquement musulman. Edifice
conventuel pour les combattants de la foi, le 7ibat joue un role stratégique certain dans la défense du domaine musulman. Ses occu-
pants, les al-Murabitin (Almoravides), sont de pieux volontaires, hotes réguliers ou occasionnels, qui passent leur temps en exercices

militaires et s’adonnent a des pratiques pieuses. » (Elisséeft, s. d.)

3- Babes précise dans la note 13 de son article que « Le mot m rabit a donné «marabout» mais également « maraboutisme », néolob

gisme proposé par E. Doutté, au début du siecle. » (Babes, 1991)


https://www.universalis.fr/encyclopedie/almoravides/

Dr. Ghada Chihaoui

Le maraboutisme dans 1’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien a 1’appui

une représentation qui, a travers ses interactions, produit
une autre dimension ; le systéme maraboutique. Cette
classification, nous [la] devons a Marcel Mauss (...) »
(Mauss, 1968, cité dans Ltifi, 2007, p. 4) Le phénoméne
maraboutique comme tout autre phénomeéne est passé
par des phases différentes tout au long de son histoire.
Une histoire qui est loin d’étre terminée et qui survit
jusqu’aujourd’hui.

1-3—Genése et transformations du maraboutisme a

travers le temps

1-3-1-Le maraboutisme d’hier.

Cette partiec a pour objectif de mettre en évidence
les différentes étapes de I’histoire du mouvement
maraboutique. Les articles consultés révelent que les
auteurs s’intéressant a I’origine du maraboutisme oscillent
entre certitude et confusion quant a la période exacte
de son émergence. A. Nadir, ’auteur de ’article « Le
maraboutisme : superstition ou révolution ? » partage
clairement ces hésitations concernant cette ambiguité :
Nous ne connaissons encore que d’une fagon imparfaite
les origines du maraboutisme. D’abord parce que c’est
un phénomeéne relativement ancien puisqu’il remonte au
XIVe siecle et ensuite parce que I’information recueillie
au XIXe siecle a été rendue inutilisable par les littérateurs
frangais qui ont privilégié¢ la part du merveilleux en
rapportant exclusivement les récits de miracles attribués a
tel ou tel marabout (...) Les uns disent que les marabouts
sont originaires d’Andalousie. Ce sont des musulmans
venus d’Espagne qui ont juré d’arréter la marche
victorieuse des Chrétiens et de prendre leur revanche
par la récupération de I’Espagne musulmane. Les autres
affirment qu’ils viennent du Sahara Occidental et cette
assertion s’appuie sur le témoignage des intéressés eux-
mémes qui se disent originaires de Saguiet El Hamra.
Enfin, les auteurs soulignent que nous sommes en présence
de deux légendes inventées par des hommes habiles pour
cacher leur origine berbére et cette derniére remarque
induit une autre version sur 1’origine des marabouts (...)
Certains Andalous ont été, sans aucun doute, a 1’origine du
mouvement maraboutique. (Nadir, 1977, pp. 4-5)
D’une part, I'auteur transmet le caractére flou des
origines douteuses du maraboutisme a son lecteur. Et ce,
a travers le recours a la négation « ne ...que » au début du
paragraphe et a travers I’emploi de I’adjectif « imparfaite »

qui_qualifie la « fagon » avec laquelle les origines du

maraboutisme avaient été découvertes. De plus, il fait
appel aux expressions suivantes: «les uns», «les
autres », « certains » pour souligner la diversité de ceux
qui prétendent détenir la vérité. Cela ne fait que nourrir
I’incertitude quant a la véritable date de 1’émergence du
maraboutisme.

D’autre autre part, Kamel Filali, le «chef d’équipe
de recherche au LERMM (Laboratoire d’Etude et de
Recherche sur le Maghreb et la Méditerranée) » (Decitre,
s. d.) affirme que : « Le maraboutisme (est devenu) la
religiosité populaire maghrébine a partir du XIlle si¢cle »
(Filali, 1997, p. 1).

Il explique brievement a son lecteur I’histoire du
maraboutisme tout en mettant en évidence les étapes les
plus importantes. Ainsi, il affirme que:

(Le maraboutisme) est passé par plusieurs phases
d’¢laboration théoriques et spirituelles avant de prendre
sa forme définitive. Avec I’entrée en jeu de nouveaux
facteurs historiques, le maraboutisme semblait quelque
peu connaitre certaines mutations. Il ne désignait plus les
gens du ribat placés jadis a la limite de dar al hadd (terre de
tréve) en vue de mener compagne contre 1’infidéle, mais
revétit un nouveau sens, dépouillé de sa valeur guerriére
(...) Du collectif, au cours du Xlle si¢cle, la mission
maraboutique deviendra individuelle a partir du Xllle
siécle. Le phénoméne maraboutique tel qu’il se déployait
au cours du XIVe si¢cle, n’était pas, contrairement a celui
des murabitun (les Almoravides)', un mouvement massif
de conquéte, mais un mouvement réduit aux écoles de
formation missionnaires chargés de diffuser pacifiquement
leurs idées. Ce maraboutisme-la fit souche avec les shurfa
réfugiés dans le Sud marocain, gens de noblesse religicuse
(charifisme). (Filali, 1997, pp. 12-)

L’étude de I’histoire du maraboutisme ne peut se faire
sans prendre en considération son lien avec le soufisme.
Afin de définir le soufisme, il est primordial de connaitre
I’histoire des soufis qui commence en Iraq au VIlle siécle.
Ren¢ Kalisky, dramaturge et essayiste belge s’intéresse au
monde arabe. Dans son essai L 'islam ; origine et essor du
monde arabe, 1l affirme que les premiers soufis préféraient
vivre modestement. D’ailleurs, le terme « tacawwuf’» issu
de « ¢uf » renvoie a I’action de se vétir en laine. En effet,
Kalisky définit le soufisme comme suit :

(...) le mouvement des soufis (...) se présenta comme

un mouvement authentiquement musulman. Protestation

1- II est important de signaler que « Abdullah Ibn Yassin (...) est le leader spirituel de la dynastie des Almoravides. »

(Waliys.info, 2019)

184



Revue des lettres et sciences sociales

Vol 22, N° 02, pp (182-193) Année 2025

contre 1’orthodoxie dont le formalisme théologique
s’opposa a toute tentative d’intériorisation du sentiment
religieux, le soufisme accordait la primauté, écrit E.
Dermenghem, a la religion du ceceur, a ’amour de Dieu,
aux valeurs de contemplation d’ascése. (Kalisky, 1987,
p. 292)

Kamel Filali se préoccupe aussi de cette relation entre le
soufisme et le maraboutisme. Pour la décrire, il insiste sur
leur lien intime :

(Le) soufisme et (le) maraboutisme (...) sont I’envers et
I’endroit de la médaille, puisque a I’origine nous avons
affaire a un seul et méme mouvement le mouvement
mystique (11301267-). De plus, on n’a plus le droit de
devenir saint par abstention des jouissances mondaines
ou par le jihad monacal, dorénavant, on n’est marabout
que par naissance. La chaine initiatique devint héréditaire.
C’est dire que pour étre marabout, il faut d’abord étre
un chérifien descendant de la lignée du Prophete. (Filali,
1997, p.2)

Ce lien étroit entre le maraboutisme et le soufisme
est confirmé par Ahmed Nadir, puisque selon lui, « le
maraboutisme est inséparable du confrérisme. A 1’origine,
nous avons affaire a un seul et méme mouvement, le
mouvement soufi. » (Nadir, 1977, p. 5)
L’anthropologue et le muséologue Yassine Karamti
distingue la différence entre le maraboutisme et le
confrérisme a travers une citation de Jacques Berque dans
son livre L’intérieur du Maghreb (pp. 423424-) : « « Le
maraboutisme insiste sur la particularité du terroir ou il
s’enracine et dont il exalte les valeurs, a grand renfort
de compromis avec les rites agraires et les folklores
ancestraux. Le confrérisme, qui repose sur 1’ésotérisme et
I’initiation individuelle, en tire des propagations a grande
amplitude. » » (Karamti, 2015, p. 41)

1-3-2-Maraboutisme et prophétisme : Les marabouts ou
les héritiers illégitimes du Prophéte

Dans le Maghreb, la majorité des marabouts sont les
descendants du Prophete. Comme 1’a précédemment
souligné Kamel Filali dans une citation mentionnée plus
haut, cette information se trouve confirmée, puisqu’il
affirme qu’« on n’est marabout que par naissance », que
« la chaine initiatique (est) héréditaire » et que « pour étre
marabout, il faut d’abord étre un chérifien descendant
de la lignée du Prophete. » Le maraboutisme se trouve
ainsi hérité de pere en fils tel un culte voué aux ancétres.

Toutefois, cet héritage, censé préserver la continuité

185

de la lignée maraboutique, ne pourrait-il pas étre percu
comme une forme de despotisme implicite, excluant
potentiellement des individus qui, indépendamment de
leur filiation, seraient tout aussi légitimes, voire plus
aptes, a hériter de ce statut ?

Puis, cette succession maraboutique basée sur le critére du
sang ne serait-elle pas une injustice envers les membres de
la lignée maraboutique qui se sentiraient peut-&tre obligés
d’accomplir ce role imposé par la tradition maraboutique
? Cet héritage controlerait-il leur destin, leurs réves et
limiterait-il leurs ambitions dans ce bas monde ? Cette
lignée maraboutique serait-elle une lignée bénie ou bien
une lignée maudite par le sort du maraboutisme ?

Le maraboutisme est vu comme un héritage prophétique.
Une idée abordée également par Louis Rinn dans son
ouvrage intitulé Marabouts et Khouan, Etude sur islam
en Algérie, ou il écrit : « C’est, en effet, uniquement par
droit de naissance que I’on est marabout, et cette qualité
ne s’acquiert jamais pendant la vie, quelque vertueux
que l’on puisse étre. » (Rinn, 1884, p. 15) L’adverbe
«uniquement » et lanégation « ne ...jamais » soulignent le
caractere exclusivement héréditaire du statut de marabout.
Cette conception rejoint ce que Mary décrit comme « le
caractére apparemment circulaire, tautologique d’une
définition formelle du croire religieux qui se présuppose
elle-méme, a ’image de la coutume : « comme nos peres
ont cru, et parce qu’ils ont cru, nous aussi nous croyons
»» (Mary, 1995, p. 8). Les deux extraits mettent en
évidence une représentation caricaturale de la transmission
mécanique du croire religieux.

Mais, cette circularité créée a force de chercher a assurer
une continuité nécessaire dans la lignée maraboutique,
constitue-t-elle la seule maniére de préserver le
maraboutisme ? La rupture de cette continuité pourrait-
elle sauver ou détruire la lignée maraboutique et ses
fideles ?

Dans le méme contexte de 1’étude du maraboutisme
comme un héritage religieux, il convient de souligner
la relation étroite entre le maraboutisme et la sainteté
prophétique. Cette relation est confirmée dans « L’islam
pluriel au Maghreb » de Leila Babés a travers le paragraphe
suivant qui décrit le lien entre un marabout et un prophéte:
L’apparition du culte des saints est inséparable du
phénomene de sacralisation de la personne du Propheéte
Muhammad lui-méme, puis des membres de sa famille

(ahl al bayt) et de ses compagnons (¢ahaba) (...) Alors



Dr. Ghada Chihaoui

Le maraboutisme dans 1’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien a 1’appui

que le Prophéte Muhammad se disait simple « messager de
Dieu », n’ayant pas lui-méme accés aux mysteres divins,
il devint trés vite considéré comme doté de pouvoirs
surnaturels importants (...) ¢’est sur ce modele de dévotion
communautaire autour de la figure du Prophéte que se
serait structuré, par la suite, le culte des saints. (Babes,
1991, p. 121)

Ces personnes droites au caractére pieux sont mentionnées
dans le livre sacré des musulmans. En effet, ’auteure de
I’article affirme que :

Le Coran reconnait I’existence de musulmans ayant regu
des faveurs divines spéciales (sans que ceux-ci soient
toutefois dotés de qualités proprement « surnaturelles »
comme ce sera le cas plus tard dans le courant mystique
du soufisme). Ces hommes et ces femmes ne sont pas
considérés comme des étres « parfaits ». Ils ont de méme
une place réservée au Paradis, et ils peuvent transmettre
les graces divines (Coran, Sourate 1X, 73). (Babe¢s, 1991,
p. 121)

Ce paragraphe met en évidence la place considérable
réservée dans le Coran pour ces personnes pieuses sans
pour autant les considérer ni comme des personnes
parfaites ni comme les héritiers légitimes du Prophéte.
Quant a la légitimation de 1’existence des marabouts, elle
« se fonde sur 1’adoption d’un terme du Coran, ‘awliya
(pluriel de wali), qui désigne des « musulmans exemplaires
». » (Babes, 1991, p. 121) Cette idée se trouve confirmée
dans le Coran a la Sourate 10 : « En vérité, les bien-aimés
d’Allah seront a I’abri de toute crainte, et ils ne seront
point affligés ». (Coran, Sourate 10) L’expression « bien-
aimés d’Allah » est la traduction de « awliya allah ». En
remontant a I’origine du terme awliya, il apparait qu’«
étymologiquement, le mot walaya signifie la « proximité
», la « contiguité » de deux choses. L’extension de cette
signification a la relation entre Dieu et I’homme va faire
du wali le « saint », I’ami, le proche de Dieu, mais aussi
bien le parent, le protecteur, I’intercesseur » (Babes, 1991,
p. 121). Ainsi, le rapprochement existant entre les deux
expressions « wali » et « Dieu » se manifeste clairement.
Par conséquent, ce lien souléverait-il le marabout au rang
du Propheéte, « le proche de Dieu » ?

C’est pour cette raison qu’il est essentiel de faire la
distinction entre sainteté ou maraboutisme et prophétie
car ce sont deux classes différentes selon le Coran.
Alors que d’une part,« le grand maitre soufi Ibn Arabi

(mort en 1240) rapproche la sainteté de la prophétie en

186

montrant que la premiére n’est en somme qu’un héritage
transmis par la seconde, Muhammad lui-méme en étant
la premiere et la plus parfaite illustration » (Babes, 1991,
p. 121), d’une autre part, « les théologiens musulmans se
sont attachés a distinguer la notion de sainteté de celle de
prophétie (considérant cette derniére comme supérieure).»
(Babes, 1991, p. 121) Le Prophéte se trouve ainsi assigné
a une catégorie plus élevée et plus prestigicuse que celle

du marabout.

1-3-3-Le maraboutisme d’aujourd’hui.

L’¢tude de la transformation du maraboutisme dans le
Maghreb ne saurait étre compléte sans un examen de sa
situation actuelle. A cet égard, le cas de la Tunisie sert
d’exemple. Afin de bien mesurer le changement vécu
par le mouvement maraboutique, Adel Ltifi, étudie,
dans son article « Le maraboutisme en Tunisie: état
d’une pratique », la variation du nombre de visiteurs
aux marabouts les plus célebres de la Tunisie. Tout en
décrivant le jour de la ziara, la visite de la zaouia et le
mausolée de Sidi Mehrez, il décrit aussi le comportement
de ses fideles :

Un jour de la fin du mois d’aout 2005, et malgré la chaleur
étouffante de la fin de la matinée, la zaouia de sidi Mehrez
fourmillait de visiteurs. Hommes et femmes de tout age
se bousculent avant la fin de la visite matinale. Pour ceux
et celles qui viennent de loin, on se repose dans le hall
du sanctuaire avant de faire des courses dans les souks
et prendre le chemin du retour. En ce mercredi, I’image
qui se dessine de cette ambiance rituelle de sidi Mehrez
(Tunis) est celle d’une société pleinement engagée dans le
culte des saints. (Ltifi, 2007, p. 1)

Dans ce paragraphe descriptif, I’auteur met en évidence
I’ambiance du mercredi, le jour de la visite hebdomadaire
de Sidi Mehrez, surnommé le Saint patron de la Médina
ou le Sultan de la Médina. L’auteur signale, dans le méme
article, qu’au cours de la semaine, le nombre de visiteurs
diminue. Il est important de noter que le saint patron de
Tunis est le marabout le plus vénéré de la Médina. Ltifi
donne I’exemple de Sidi Ben Arous qui, au fil des années,
se trouve de moins en moins visité par ses fideles : « Durant
la demi-journée passée dans ce lieu, deux personnes se
sont présentées pour la visite du saint (...) Le gardien de
la zaouia (...) explique ce recul du nombre de visiteurs par
une situation globale marquée par un recul de la visite des
saints surtout chez des jeunes encadrés par I’enseignement

moderne. » (Ltifi, 2007, p. 1) Dans ce sens, I’enseignement



Revue des lettres et sciences sociales

Vol 22, N° 02, pp (182-193) Année 2025

moderne serait-il une arme de combat contre la culture du
maraboutisme ?

Dans le méme cadre de I’étude du nombre de visiteurs,
I’auteur explique que « D’affluence des visiteurs aux
zaouias varie en fonction du temps et des occasions.
Une journée ordinaire dans un sanctuaire n’attire pas le
méme nombre de visiteurs qu’une journée de ziara (visite)
hebdomadaire, de moussem (saison du saint) ou de la
kharja (sortie) » (Ltifi, 2007, p. 2) En effet, I’augmentation
du nombre de visiteurs est expliqué comme suit :

(...) dans des occasions bien précises, tel que la féte de
fin de ramadan (aid al-fitr), pendant la féte du sacrifice
(aid idha) et surtout lors du Mouled, anniversaire du
prophéte. Cette combinaison entre les fétes canoniques
et les symboles du maraboutisme local symbolise une
certaine symbiose entre I’Islam du figh et I’Islam de la
wilaya, un trait qui marque la manifestation rituelle de
I’Islam [frigiven (par référence a Ifrigia) depuis le Xle
siecle. (Ltifi, 2007, p. 2)

Cette symbiose entre la religion et le maraboutisme
se trouve exclusivement rattachée au Maghreb. Cette
union construit I’islam maghrébin, une forme spéciale et
particuliére de I’islam en général. Cette particularité sera
abordée ultérieurement.

En revanche, dans le méme article, Adel Ltifi continue
son étude sur la variation du nombre de visiteurs affirmant
I’idée suivante :

Concernant I’affluence globale des visiteurs, et en marge de
la variabilité du nombre de participants aux festivités selon
les années, on peut remarquer une certaine augmentation
de I’affluence. Cette augmentation se marque surtout a
travers 1’engorgement des rues de Feriana par les voitures
et aussi par la pénurie du pain malgré le travail a fond
de la dizaine de boulangeries que compte la ville. (Ltifi,
2007, p. 3)

A travers le témoignage et les observations de 1’auteur,
pourrait-il étre question d’un retour du maraboutisme ?
Le terme « retour » est utilisé car «1’idée d’un certain
fléchissement de la pratique maraboutique, pendant les
années soixante-dix et les années quatre-vingt, sous
I’affluence de la scolarisation et aussi sous I’influence de
I’islamisation, reste trés probable » (Ltifi, 2007, pp. 34-)
Tout compte fait, la tendance des saints et des marabouts
n’est plus en vogue de nos jours. C’est en grande
partie grace a la modernisation de I’éducation et a la

conscientisation des générations contemporaines. En

187

revanche, le phénoméne des marabouts survit encore. 11
n’est ni totalement détruit ni totalement oublié. D’ailleurs,
le nombre de visiteurs varie selon I’importance du
marabout, son emplacement géographique, les jours de
visite et les fétes religieuses.

2-Maraboutisme et islam maghrébin

2—-1-Le lien entre la tradition et la religion
2—-1-1-Définir la religion

Dans le chapitre « Religion, tradition, histoire », les auteurs
signalent que le mot « religion » est « surtout occidental »
(Sauquet & Vielajus, 2014, p. 41). IIs s’appuient sur une
définition de la religion proposée par Michel Malherbe
dans son ouvrage Les Religions (Malherbe, 2006), ou ce
philosophe rappelle :

(...) le lien du mot religion a la culture occidentale, issu
des verbes latins relegere (recueillir) et religare (relier),
et note que le terme religion peut a la fois désigner un
recueil de formules et de pratiques religieuses et le lien
entre I’homme et la divinité. Il signale que les mots
employés pour « religion » dans d’autres langues signent
une vision différente de cette notion : din en arabe, avec
une connotation de « civilisation », dharma dans plusieurs
langues indiennes (la loi, ou I’ordre naturel des choses).
En chinois, le mot religion se compose de deux caractéres,
« zong » qui, dans I’idéogramme, sous un toit, figure les
trois manifestations célestes (le ciel, la lune et les étoiles),
et « jiao » qui signifient ’enseignement. (Sauquet &
Vielajus, 2014, p. 41)

Au moyen de cette définition, il s’avére que la signification
du mot « religion » différe d’une culture a une autre. Dans
ce chapitre, I’attention est principalement portée sur 1’islam
car I’objectif est d’étudier le rapport entre le maraboutisme
et ’islam maghrébin. En effet, I’anthropologue francaise
Dounia Bouzar déclare que :

Ce sont les individus qui déterminent la compréhension
de leur religion a partir de ce qu’ils sont et de ce qu’ils
vivent [...]. On ne rencontre jamais des cultures ou des
religions, mais toujours des individus qui s’approprient
des ¢léments de culture et de religion qui sont eux-mémes
en perpétuelle mutation et interaction. (Bouzar, 2011, cité
dans Sauquet & Vielajus, 2014, p. 42)

Pour avoir une définition pertinente de la religion, il faut
avoir une idée sur ses composantes, ses parties et ses
¢léments constitutifs. C’est dans ce sens que Madeleine
Matisse recourt a la composition de la religion selon M.

Durkheim. Ce dernier «y distingue trois choses : une



Dr. Ghada Chihaoui

Le maraboutisme dans 1’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien a 1’appui

croyance, ou un ensemble de croyances, des rites, ou des
pratiques relatifs a ces croyances et une communauté
de fideles qui, en pratiquant ces rites, constituent une
église. Il n’y a pas de religion proprement dite sans cette
communauté. Donc la religion est un fait collectif. »
(Matisse, 1912, p. 2) La citation met en évidence le lien
étroit et solide entre les composantes de la religion et la
communauté religieuse, celle-ci étant responsable de
sa pratique. L’absence de cette communauté conduit a
I’absence de la pratique de la religion. Ceci limiterait la
religion a sa version abstraite et théorique en la privant
de sa version concréte et pratique. Ces individus forment
la société. Par conséquent, la religion et la société sont
inséparables. Cette déduction est soutenue par René
Guénon, considéré comme la « figure inclassable de
I’histoire intellectuelle du XXe si¢cle » (Yahya, 2006). Cet
auteur franco-égyptien affirme que :

La religion comporte essentiellement la réunion de trois
¢léments d’ordres divers : un dogme, une morale, un culte
; partout ou I'un quelconque de ces éléments viendra a
manquer, on n’aura plus affaire a une religion au sens
propre de ce mot (...) le premier élément forme la partie
intellectuelle de la religion (...) le second forme sa partie
sociale (...) le troisiéme, qui est I’¢1ément rituel, participe
a la fois de I'une et de I’autre. (Guénon, 1921, cité¢ dans
Esprit-Universel, 2012)

Par conséquent, chez René Guénon, la symbiose entre
les aspects intellectuel, social et rituel représente un
élément clé du phénomeéne religieux. Le rituel trouve
souvent son fondement dans la tradition, laquelle,
associée a la religion et a la société, constitue un ensemble
interdépendant. En ce sens, c’est par la communauté, en
tant qu’élément social, que se manifeste le lien entre le
religieux et le traditionnel.

2—-1-2-Définir la tradition

L’auteur de [I’article « Religion, tradition, histoire »
propose la définition suivante de la tradition: « La
tradition, pour I’historien Michelin Meslin, est un «
ensemble d’attitudes et de conduites qui se référent a un
passé pour guider une action présente, grace a la prise de
conscience d’un principe d’identité reliant les générations.
» (Sauquet & Vielajus, 2014, p. 4849-) Ainsi, la tradition,
percue comme un lien entre passé et présent, impliquerait
un attachement a la mémoire collective tout en restant
ancrée dans le présent. Cette attitude pourrait révéler une

certaine difficulté a vivre pleinement l’instant présent.

188

Elle représenterait également une réaction face a un
présent jugé insuffisant face aux aspirations de I’homme,
le conduisant de cette manicre a se tourner vers son passé.
Pour bien comprendre le sens de la tradition, il faut faire
la distinction entre tradition, coutume et rite. En effet, « la
coutume, fagon d’agir établie par 1’'usage, est une notion
proche de la tradition, mais elle est surtout utilisée par
les juristes, pour qui elle est définie comme « un usage
juridique oral, consacré par le temps et accepté par la
population d’un territoire déterminé» » (Sauquet &
Vielajus, 2014, p. 49). Quant a « la notion de rite (elle)
est étroitement liée aux deux derniéres, le rite étant un
ensemble d’usages définis par la tradition et la coutume
(et non par la loi). Les rites se caractérisent par des actes
répétitifs, codifiés et souvent chargés de symboles. »
(Sauquet & Vielajus, 2014, p. 49) Finalement, il convient
de constater, que tradition, coutume et rite partagent un

point commun : la répétition des habitudes.

2—1-3-Le lien entre la religion et la tradition

Cette étude porte sur le maraboutisme dans 1’islam
maghrébin, autrement dit 1’interaction entre la tradition
et la religion. Dans ce sens, il sera d’abord question
d’analyser la relation existante entre la religion et la
tradition de maniére générale. Ensuite, 1’étude portera
en particulier sur le rapport entre 1’islam maghrébin et
le maraboutisme. Afin d’y parvenir, cet article recourt
a D'« historien de la sécurité sociale » (Dreyfus, 2019),
Henri Hatzfeld qui, dans son ouvrage Les racines de la
religion (Hatzfeld, 1993), propose une définition de la
religion basée sur son origine étymologique : « Le mot
religio viendrait alors de re-ligare (relier) ; il s’agirait de
I’association des dieux et des hommes, de ce qui les unit.
» (Hatzfeld, 1993, p. 11)

Hatzfeld met par ailleurs 1’accent sur la dimension
traditionnelle de la religion en reprenant « I’étymologie
privilégiée par Emile Benveniste. Religion : re-legere.
C’est-a-dire reprendre : reprendre les signes, les oracles,
les textes, les rites. » (Hatzfeld, 1993, p. 12) Le verbe «
reprendre » renvoie a 1’idée de s’approprier de nouveau ces
¢léments et de les réutiliser. En conséquence, la religion
peut se définir comme une perpétuelle réutilisation de la

tradition.

2-2-Le maraboutisme et I’islam maghrébin
2-2-1-I’islam maghrébin : définition et spécificités

Dans son article cité auparavant, Leila Babés désigne

I’islam maghrébin par les expressions « 1’islam pluriel au



Revue des lettres et sciences sociales

Vol 22, N° 02, pp (182-193) Année 2025

Maghreb » (Babes, 1991, p. 119) et « islam syncrétiste
» (Babés, 1991). Le syncrétisme, défini comme un «
systéme philosophique ou religieux basé sur le mélange
de plusieurs doctrines différentes » (L’Internaute, s. d.),
illustre bien la spécificité de cette forme d’islam qui se
présente comme un espace de rencontre entre les principes
universels de 1’islam et ’héritage traditionnel maghrébin.
La sociologue continue sa description de cet islam
particulier en se basant sur un critére géographique. En
s’appuyant sur I’emplacement du Maghreb, elle cherche a
trouver une liaison entre 1’islam maghrébin et 1’Occident.
Elle revient a la signification de 1’expression « Maghreb,
c’est-a dire « terre du soleil couchant », « occident »
musulman » (Babes, 1991, p. 120). Des lors, I’islam dit
maghrébin est considéré comme un islam plutét occidental
que nous qualifions de « modéré ». 1l s’agit d’un islam
hybride comparé a I’islam oriental.

Selon Leila Babés, « I’originalité de 1’islam maghrébin est
justement d’avoir fonctionné selon un schéma bipolaire a
double tendance : 1’une rationaliste et austere — celle des
théologiens (oulémas) et des juristes (fouqahas) -, I’autre
extatique — celle des marabouts et des confréries. » (Babes,
1991, p. 122) De cette fagon, elle souligne la spécificité
d’un islam qualifi¢ d’« islam populaire » (Babes, 1991,
p. 122), ou les marabouts et les confréries occupent une
place centrale.

2-2-2-Le maraboutisme dans I’islam maghrébin

Selon A. Nadir, au début, I’émergence du mouvement
Maghreb

but « I’islamisation des populations berbéres » (Nadir,

maraboutique dans le avait comme
1977, p. 6). Le maraboutisme va contribuer a un «
approfondissement de la religion musulmane. Alors que,
jusqu’ici, I’Islam n’a été que I’expression de la soumission
des populations au pouvoir, le mouvement maraboutique
va lui donner une triple dimension » (Nadir, 1977, p. 6),
une idée que nous allons résumer. La premiére dimension
est d’ordre culturel : diffuser la science puisque la
religion est considérée comme une science. La deuxiéme
dimension est d’ordre politique. Nadir la décrit ainsi :
La tradition arabe mise en vigueur par les empires
berbéres divise la carte politique du Maghreb en deux
régions distinctes : le dar Al Islam ou les populations
jouissent du statut musulman parce qu’elles ont déclaré
leur soumission au pouvoir par le paiement de I’impot
1égal et le dar Al Harb ou les populations doivent étre

combattues au méme titre que les mécréants a cause de

189

leur insubordination. (Nadir, 1977, p. 7)

La troisieme et derniére dimension est la suivante :

Le maraboutisme met fin au régne des fouqaha pour qui
I’Islam n’est qu’un ensemble de rites et de prescriptions
vidés de leur contenu social. Il introduit le soufisme
et actualise les notions de solidarité islamique en lui
substituant celle de fraternité qui, au contraire de la
solidarité, n’a rien d’abstrait et va trouver sa traduction
1- dans la formation des tribus maraboutiques et

2- dans la constitution des ordres religicux. (Nadir, 1977,
p-7)

D’un point de vue purement religieux, le maraboutisme
s’oppose séverement a I’islam puisque le Coran invite les
musulmans a vénérer seulement Dieu. Dans sourate A/-
Ikhlas, Dieu ordonne clairement a ses croyants de croire
uniquement en lui :

« 1. Dis : «Il est Allah, Unique.

2. Allah, Le Seul a étre imploré pour ce que nous désirons.
3. Il n’a jamais engendré, n’a pas été¢ engendré non plus.
4. Et nul n’est égal a Lui. » (Coran, Sourate 112)

Toute autre vénération est considérée comme un blasphéme
selon le Coran.

Cependant, I’islam maghrébin illustre ’adaptabilité de
I’islam aux différents contextes culturels. Ce syncrétisme
engendre un islam « caractéris¢ a la fois par son
appartenance a l’islam et par sa capacité d’intégrer des
¢léments étrangers a celui-ci. » (Babes, 1991, p. 120) Cette
spécificité explique pourquoi « le discours rationaliste
des tenants du dogme musulman orthodoxe (...) ne voit
souvent dans ces cultes populaires du Maghreb que des
« déviances » et des survivances du paganisme ancien. »
(Babes, 1991, p. 120)

2-2-3-Le statut des marabouts dans le Maghreb

Cette partie de ’article s’ouvre sur une citation : « Il doit
étre clair cependant que tous les dieux ne sont pas nés des
rituels. Nous savons assez qu’ils ont bien d’autres origines
: ils naissent de grands personnages héroisés ou de maitres
vénérés, ou de valeurs morales éminentes, dans d’autres
cas. » (Hatzfeld, 1993, p. 143) Il s’agit donc d’une
citation qui met en évidence la sacralisation du statut des
marabouts par leurs fideles.

Dans cette perspective, cet article étudie ’influence des
marabouts dans le domaine politique. Le cas de la Tunisie
sous le regne de Hussein Bey qui rendait visite aux
marabouts pour « satisfaire quelques-unes des attentes des
habitants de la localité¢ » (Karamti, 2015, p. 99), est pris



Dr. Ghada Chihaoui

Le maraboutisme dans 1’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien a 1’appui

comme exemple. Derriére ces visites, il existe un dessein
politique. C’est celui d’augmenter le taux de sa popularité.
Cette idée se confirme d’une part a travers la légalisation
de la présence des marabouts. Et d’une autre part, grace
a la promotion accordée au grand cheikh des confréries
qui devient un fonctionnaire de 1I’Etat pendant le régne
husseinite.

Par conséquent, les marabouts jouent un rdle important
dans I’histoire politique du Maghreb. C’est celui
de gouverner et de contréler le peuple.

Le marabout joue un autre rélequi est celui du
protecteur puisqu’il exerce un pouvoir psychologique
sur ses fidéles. Ces derniers le vénérent. Ils trouvent
refuge auprés du saint marabout vu qu’il est considéré
comme un descendant du Prophéte ou I’« ami de Dieu ».
Yassine Karamti décrit la tendance de la sacralisation des
marabouts ainsi :

Le culte du saint protecteur fait son comble. Personne ne
pouvait étre en sécurité ni satisfaire ses besoins matériaux
sans 1’invocation de la protection salvatrice du marabout,
patron de la tribu, ou du saint wali du quartier pour les
centres urbains. La protection sacrée comme telle, était
sollicitée dans toutes les actions et méme les mouvements
physiques les plus banals. (Karamti, 2015, p. 07)

Dés lors, « chaque ville avait ses saints protecteurs qui
veillaient sur sa sécurité et sur son bien-étre. Vivants ou
morts, leur protection était toujours censée protéger le
pays du joug des infideles. » (Karamti, 2015, p. 07)

De plus, le marabout incarne 1’image de la mémoire
collective. En effet, « la mémoire collective et I’héritage
politique se nourrissent largement d’une série de mythes,
récits populaires ou littéraires « mettant en scene des étres
surnaturels et des actions imaginaires dans lesquels se
projettent les souvenirs fantasmés d’événements vécus
par un peuple » » (Vielajus & Sauquet, 2014, p. 54).
Ainsi, protéger les marabouts et leurs mausolées serait-il

synonyme de conserver la mémoire collective ?

2-2—-4-Maraboutisme et rituels maraboutiques en Tunisie
Konrad Lorenz, le biologiste autrichien, titulaire du prix
Nobel de physiologie ou médecine, parle de :

« La triple fonction des rites, quils soient culturels ou
phylétiques : communication, contrdle de l>agression et
liaison » (p. 59). Or, si I’on considére les rites « culturels »,
il est évident qu’on ne peut en rester a cette triple fonction.
La fonction sociale des rituels humains - I’étiquette, le

cérémonial - ne peut faire oublier que ces rites organisent

190

notre société avec les dieux :
transcendance. (Hatzfeld, 1993, p. 134)

Adel Ltifi dans son article « Le maraboutisme en Tunisie

ils ouvrent la porte de la

: état d’une pratique » (Ltifi, 2007), met en évidence les
trois figures les plus importantes et les plus connues du
maraboutisme tunisien a savoir Sidi Mehrez, Sidi Ben
Arous et Saida Manoubia. Il décrit leurs pratiques et leurs
rituels maraboutiques.

Yassine Karamti énumere les différentes étapes de la visite
d’une zaouia. Au début, le visiteur commence par boire
un peu d’eau de la zaouia. Il peut aussi manger des olives
et du pain appelé « smat » (Chabane, 1991, p. 48), selon
Mejid Chabane dans L islam populaire en Tunisie, qui les
trouve sur place. Ensuite, le visiteur se dirige vers la salle
ou se trouve le mausolée du marabout pour réciter Al-
Fatiha et demander au marabout d’intervenir en sa faveur
aupres de Dieu. Finalement, il rencontre le Cheikh de la
zaouia qui lui offre des bougies et de I’encens.

La « zarda » est considérée comme 1’une des fétes les plus
célebres destinées aux marabouts. L’expression « zarda »,
est issue du dialecte tunisien renvoyant a une féte durant
laquelle les fideles se rassemblent pour rendre visite a leur
saint patron. Pendant cette occasion, ils lui présentent des
offrandes. Par exemple, ils sacrifient des animaux. Ltifi
évoque les circonstances de cette féte :

Si I’année est défaillante au niveau de la production
agricole, c’est que la zarda n’attirera que peu de visiteurs
(...) cet événement s’organise a la fin des moissons et au
début des labours de I’année suivante. Si la moisson est
médiocre, les habitants des compagnes n’auront pas les
moyens pour se déplacer et donner un sacrifice (agneau).
(Ltifi, 2007)

D’autres fétes sont consacrées aux marabouts comme
« les fétes annuelles telles que « Wa’da (promesse liée a
la réalisation d’un veeu), Kharja (sortie), Ziyara (visite),
Dakhla (entrée) (...) Mihrajan (festival) (...) Mussem
(saison) (...) ma’ruf (bienfaisance) » (Karamti, 2015, p.
71).

Les femmes enceintes, les garcons la veille de leur
circoncision, les célibataires, les femmes stériles, les
malades, etc., aspirent a voir leurs demandes exaucées par
Dieu par I’intermédiaire des marabouts. C’est ainsi qu’ils
cherchent a les satisfaire au moyen des rituels quotidiens,

des visites hebdomadaires et des fétes annuelles.

Conclusion.

En guise de conclusion, cet article a abordé le sujet du



Revue des lettres et sciences sociales

Vol 22, N° 02, pp (182-193) Année 2025

maraboutisme dans I’islam maghrébin par le biais d’une
analyse historique et d’une réflexion sur ses rapports avec
la tradition et la religion. Bien que la ferveur populaire
autour des marabouts ait connu un certain recul, en
partie sous l’effet de la modernisation de 1’éducation
et du développement technologique, les pratiques
maraboutiques n’ont pas complétement disparu et
continuent de jouer un rdle considérable dans les sociétés
maghrébines, notamment en Tunisie.

Leur pérennité se manifeste a travers la fréquentation
des mausolées et la persistance de certains rituels, dont
I’intensité varie selon plusieurs facteurs comme le prestige
accordé au marabout, la localisation du mausolée, les fétes

religieuses et les dynamiques sociales propres a chaque

Ce contraste entre le progrés technologique et le recours
a la tradition refléterait-il I’image d’un Maghrébin
contemporain confus et tiraillé entre deux mondes
divergents ? Ou révélerait-il 1’image d’un Maghrébin
contemporain hybride, capable de concilier tradition
et modernité, et de vivre en harmonie entre ces deux
antipodes ? L’¢tude menée dans cet article tend a
privilégier la seconde hypothése, en considérant le
maraboutisme comme une forme d’hybridation culturelle
propre au Maghreb. Cette hypothése rejoint la pensée de
I’historien et islamologue tunisien Mohamed Talbi, qui
« défend un islam compatible avec la démocratie et la
modernité » (Dahmani, 2012), soutenant ainsi 1’idée que

tradition religieuse et modernité peuvent coexister dans le

région. contexte maghrébin.

Références

1. Gras, A. (2003). Sociologie-ethnologie : Auteurs et textes fondateurs. Publications de la Sorbonne.

2. Hatzfeld, H. (1993). Les racines de la religion : Tradition, rituel, valeurs (Collection Esprit). Seuil.

3. Kalisky, R. (1987). L’islam : Origine et essor du monde arabe. Marabout.

4. Malherbe, M. (2006). Les religions. Nathan.

5. Mauss, M. (1968). Les fonctions sociales du sacré. Buvres 1. Editions de Minuit.

6. Sauquet, M., & Vielajus, M. (2014). L’intelligence interculturelle : 15 thémes a explorer pour travailler au contact

d’autres cultures. C.L. Mayer.

7. Yahya, A. A.-R. (2006). Tawhid et Ikhlas, aspects ésotériques. Le Turban noir.

8. Chabane, M. (1991). L’islam populaire en Tunisie : Etude d’un cas : La confrérie chadulite (Certificat d’aptitude
a la recherche, sous la direction d’A. Hermassi). Université de Tunis, Faculté des lettres et des sciences humaines.

9. Karamti, Y. (2015). Le maraboutisme de « chambre noire » en Tunisie : Récit visuel d’un corpus de cartes postales
photographiques anciennes. Latrach.

10. Rinn, L. (1884). Marabouts et Khouan, Etude sur bislam en Algérie. Alger : A. Jourdan. https://www.google.tn/
books/edition/Marabouts_et Khouan/ujppbAAAAQAAIJ?hl=fr&gbpv=1&pg=PA2&printsec=frontcover

11. Babes, L. (1991). L’islam pluriel au Maghreb. Revue internationale d’action communautaire, 26, 119—128. https://
doi.org/10.72021033898/ar (consulté le 18 octobre 2019 a 14h57)

12. Dahmani, F. (2012, 9 mai). Les 50 qui font la nouvelle Tunisie : Mohamed Talbi, la modernité islamique. Jeune

Afrique.

https://www.jeuneafrique.com/142023/societe/les-50-qui-font-la-nouvelle-tunisie-mohamed-talbi-la-modernitislamique/
(consulté le 25 juin 2025)

13.

Dreyfus, M. (2019, 28 janvier). La mort d’Henri Hatzfeld, historien de la sécurité sociale. Le Monde.

https://www.lemonde.fr/disparitions/article/201928/01//1a-mort-d-henri-hatzfeld-historien-de-la-securite-
sociale 5415731 3382.html (consult¢ le 20 octobre 2019 a 21h21)

14. 14.Filali, K. (1997). Saintet¢ maraboutique et mysticisme. Insaniyat, 3, 117140-. https://doi.org/10.4000/
insaniyat.11627 (consulté le 4 juin 2025)

15. 15. Ltifi, A. (2007, 28 mai). Le maraboutisme en Tunisie : état d’une pratique. Islam Pluriel.

http://islam-pluriel.net/le-maraboutisme-en-tunisie-etat-d%E2%80%99une-pratique/ (consulté le 18 octobre 2019 a

14h19)

16. 16. Mary, A. (1995). Religion de la tradition et religieux post-traditionnel. Enquéte, (2), 121-142.

191


https://doi.org/10.7202/1033898ar
https://doi.org/10.7202/1033898ar
https://www.jeuneafrique.com/142023/societe/les-50-qui-font-la-nouvelle-tunisie-mohamed-talbi-la-modernitislamique/
https://www.lemonde.fr/disparitions/article/2019/01/28/la-mort-d-henri-hatzfeld-historien-de-la-securite-sociale_5415731_3382.html
https://www.lemonde.fr/disparitions/article/2019/01/28/la-mort-d-henri-hatzfeld-historien-de-la-securite-sociale_5415731_3382.html
https://doi.org/10.4000/insaniyat.11627
https://doi.org/10.4000/insaniyat.11627
http://islam-pluriel.net/le-maraboutisme-en-tunisie-etat-d%E2%80%99une-pratique/

Dr. Ghada Chihaoui Le maraboutisme dans 1’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien a 1’appui

https://shs.hal.science/halshs-00142403/document

17. 17. Matisse, M. (1912). L’origine des religions. Revue des idées. Science - philosophie - critique générale, 9(99),
251-281. http://journals.openedition.org/assr/24485 (consulté¢ le 202019/10/ a 17h09)

18. 18. Nadir, A. (1977). Le maraboutisme : superstition ou révolution ? Cahiers de la Méditerranée, 14(1), 3—19.

https://doi.org/10.3406/camed.1977.1426

19. Autres sites web :

20. 19.Arnaldez, R. (s.d.). Maraboutisme. Encyclopadia Universalis. https://www.universalis.fr/encyclopedie/
maraboutisme/ (Consulté le 09 juin 2025 a 20h01)

21. Coran en ligne. (s. d.). Sourate 112 : Al-Ikhlas — Le monothéisme pur. http://www.coran-en-ligne.com/Sourate-112-
Al-Ikhlas-Le-monotheisme-pur-francais.html (Consulté le 17 septembre 2019 a 19h09)

22. Coran Oumma. (s. d.). Sourate 10. https://coran.oumma.com/sourate/10 (Consulté le 15 octobre 2019 a 16h06)

23. Decitre. (s. d.). L’Algérie mystique. https://www.decitre.fr/livres/l-algerie-mystique-9782866008956.html (Consulté
le 19 octobre 2019 a 01h00)

24. Elisséeff, N. (s. d.). Ribat. Encyclopadia Universalis. https://www.universalis.fr/encyclopedie/ribat/ (Consulté le 09
juin 2025 a 18h42)

25. Esprit Universel. (2012, 29 novembre). René Guénon — Tradition et religion [Blog]. http://esprit-universel.over-blog.
com/article-rene-guenon-tradition-et-religion-112966928.html (Consulté le 20 octobre 2019 a 18h08)

26. L’Internaute. (s. d.). Syncrétisme : définition. https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/syncretisme/
(Consulté le 20 octobre 2019 a 22h26)

27. Waliys.info. (2019, 25 octobre). Abdullah Ibn Yassin. https://waliys.info/abdullah-ibn-yassin/ (Consulté le 9 juin
2025 a 18h08)

ol 01 J kol Aadba G ylie sl 33 1 ot ylial ! ALl (5B ddayi palf

asdhe

o AL a1 T IUS O PO PN ST T S JON S PP TEN VPR I U JO-1 NS O
lﬂ‘ & Lty giey bl ¥y Gsially ola¥l 2 Laddas ) e a¥ly Joo dul, I
bl LY Jl lgall Jeamey Jlaa ) 3s ledl sia jglas
ff;:-' - Geead Jol (e o sudstll Jliadly ek e Lylie Laalys 1 oy liadl DLl 8 Aoyl ol

oo J¥1 3l patad (aleadl 1ia 3 edall Giasdl i P b &1 ekl
s Tugy puslally ealall o ayplas Baiize dudaslyeld 2ol 2alyd Jlacll i
Jyal ore (flasial dmp Legite cdidarlyedlng « Iaylyoll » ualie dyity dulyll
e a8l (595l e Iy A liedl 28Lall § Ayl el Aaad Blaig 5 allall ia
ey (ol Grae i s Zy90 ol e L mepll Sl ol ol yoll gl s gl
HA s el el § Abaall jiolaall aisoll duloeny sy lall Ayl o
onbiall aSLayly ddaslyall (o 28Nl Jolitd ¢ LA 5 3ol Lal L ouadgtl) JUiadl e
el Lae ccadadly g «onadly egqded lasyaty Alanwdl mo (A8Mall sd: dboloMg
Sy Aday el g 4 daslall eMleladll 31l « oy laadl SN > pgde @auas
2o ool el @ odas ol GiSe I Grladdl oy ccnrallall gl a3 s 510Y

st @ Aylaad) Adal ol g ilald Caiay

192


https://shs.hal.science/halshs-00142403/document
http://journals.openedition.org/assr/24485
https://doi.org/10.3406/camed.1977.1426
https://www.universalis.fr/encyclopedie/maraboutisme/
https://www.universalis.fr/encyclopedie/maraboutisme/
http://www.coran-en-ligne.com/Sourate-112-Al-Ikhlas-Le-monotheisme-pur-francais.html
http://www.coran-en-ligne.com/Sourate-112-Al-Ikhlas-Le-monotheisme-pur-francais.html
https://coran.oumma.com/sourate/10
https://www.decitre.fr/livres/l-algerie-mystique-9782866008956.html
https://www.universalis.fr/encyclopedie/ribat/
http://esprit-universel.over-blog.com/article-rene-guenon-tradition-et-religion-112966928.html
http://esprit-universel.over-blog.com/article-rene-guenon-tradition-et-religion-112966928.html
https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/syncretisme/
https://waliys.info/abdullah-ibn-yassin/

Revue des lettres et sciences sociales

Vol 22, N° 02, pp (182-193) Année 2025

Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian Example as Support

Abstract

We had the pleasure of presenting a paper entitled «Maraboutism in Maghrebi Islam»y
as part of the Study Days on «Religions,» organized at the Faculty of Letters, Arts, and
Humanities of Manouba. We aim to develop this presentation into an article bearing
the title « Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian
Example as Support », with the hope of deepening the reflections explored during
this scientific event. In this perspective, the first part of this article is dedicated to a
historical study of maraboutism, tracing its evolution from past to present. The analysis
begins with definitions of the terms «marabouty and «maraboutism,» followed by a
retrospective examination of the origins of this phenomenon. Given the significance of
maraboutism in Maghrebi culture, it seemed essential to focus on the prophetic function
of marabouts, referred to here as «the illegitimate heirs of the Prophet.» This historical
study concludes with an analysis of the contemporary situation of maraboutism in the
Maghreb, using Tunisia as a case study. The second part of the article examines the
relationship between maraboutism and Maghrebi Islam. To better understand the links
between these two concepts, definitions of the terms «religion» and «tradition» are
employed. This approach allows for the introduction of the notion of «Maghrebi Islam»
and highlights the interactions between it and maraboutism. Finally, to underscore
the closeness of this relationship, the status of marabouts in the Maghreb is analyzed,

along with a description of the maraboutic rituals practiced in Tunisia.

g

Competing interests

The author(s) declare no competing interests

Author copyright and License agreement

Key Words
Culture
Maraboutism
Maghrebi Islam
Maghreb
Tunisia

tlall o)l
Aliall § sl ¥ (5a5L1) a3l ol

oA 931y G e

Articles published in the Journal of letters and Social Sciences are
published under the Creative Commons of the journal>s copyright. All
articles are issued under the CC BY NC 4.0 Creative Commons Open
Access License).

To see a copy of this license, visit:
http://creativecommons.org/licenses .0

This license allows the maximum reuse of open access research
materials. Thus, users are free to copy, transmit, distribute and adapt
(remix) the contributions published in this journal, even for commercial
purposes; Provided that the contributions used are credited to their
authors, in accordance with a recognized method of writing references.

© The Author(s) 2023

193

LShos A1 i) Bgdomy Iyl g Lall gy poiis el & s 1 <L o)
Jososll paisys Cimsay SHEL S Sluso] @iy Auclera¥ aglally Gla¥l Ales
CCBYNC4.0. Ln,f-l.\..,}'l tl_.zl\ C}_T.é_u
£ skl 28511 5,5 <SiSay s All L (po B e P
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
el I Jymll Ao gzl it ool alieial Balely oy passll La o
Bole]) auiSiy asiety Ly fmd (& 5l Bolarully asall old (JWly a3l
o of boydy talas (12 (A liag (alxll sda (8 8ysddll cilealudl (dals-
Lyl Bdy |iag cclaaladl oia Gale J) pdybo cre Aoiiad] ciloalad] s
22U RS § Le iaall Gl e

2023 (054l5ll) calsll ©



	Le maraboutisme dans l’islam maghrébin:
	étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui 
	Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian Example as Support  
	Dr. Ghada Chihaoui 
	Introduction
	1–Le maraboutisme entre hier et aujourd’hui : D’une prospérité à une décadence ?
	1–1–Le marabout : origine et signification.
	1–2–Le maraboutisme : une notion à définir.
	1–3–Genèse et transformations du maraboutisme à travers le temps
	1–3–1–Le maraboutisme d’hier.
	1–3–2–Maraboutisme et prophétisme : Les marabouts ou les héritiers illégitimes du Prophète
	1–3–3–Le maraboutisme d’aujourd’hui.


	2–Maraboutisme et islam maghrébin
	2–1–Le lien entre la tradition et la religion
	2–1–1–Définir la religion
	2–1–2–Définir la tradition
	2–1–3–Le lien entre la religion et la tradition 

	2–2–Le maraboutisme et l’islam maghrébin
	2–2–1–L’islam maghrébin : définition et spécificités
	2–2–2–Le maraboutisme dans l’islam maghrébin
	2–2–3–Le statut des marabouts dans le Maghreb
	2–2–4–Maraboutisme et rituels maraboutiques en Tunisie


	Conclusion.
	Références
	ملخص
	Abstract

