
182

Journal of letters and Social Sciences (JLSS)مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية
https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/4

Le maraboutisme dans l’islam maghrébin:
étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui 

Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian Example as Support  

Dr. Ghada Chihaoui 
د. غادة الشيحاوي     
Laboratoire de recherche Analyse Textuelle, Traduction et 
Communication (ATTC), FLAHM 
Université de La Manouba, Manouba, Tunisie
ghadachihaoui11@gmail.com

Résumé
Nous avons eu le plaisir de présenter une communication intitulée « Le maraboutisme 
dans l’islam maghrébin » dans le cadre des Journées d’étude sur « Les Religions », 
organisées à la Faculté des Lettres, des Arts et des Humanités de Manouba. Nous 
avons souhaité développer cette communication en un article ayant pour titre « Le 
maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui 
» dans l’espoir d’approfondir les réflexions abordées lors de cet événement scientifique.

Dans cette perspective, la première partie de cet article est dédiée à une étude historique 
du maraboutisme, explorant son évolution entre le passé et le présent. L’analyse 
débute par des définitions des termes « marabout » et « maraboutisme », suivies d’une 
étude rétrospective des origines de ce phénomène. Compte tenu de l’importance du 
maraboutisme dans la culture maghrébine, il est apparu essentiel de s’attarder sur 
la fonction prophétique des marabouts, désignés ici comme « les héritiers illégitimes 
du Prophète ». Cette étude historique s’achève par une analyse de la situation 
contemporaine du maraboutisme dans le Maghreb, en prenant l’exemple de la Tunisie.

La seconde partie se concentre sur la relation entre le maraboutisme et l’islam maghrébin. 
Afin de mieux cerner les liens qui unissent ces deux notions, des définitions des termes 
« religion » et « tradition » sont mobilisées. Cette approche permet d’introduire la 
notion d’« islam maghrébin » et de mettre en lumière les interactions qui se tissent entre 
celui-ci et le maraboutisme. Enfin, pour souligner l’intimité de cette relation, le statut 
des marabouts dans le Maghreb est étudié, accompagné d’une description des rituels 
maraboutiques pratiqués en Tunisie.

Informations about Article
Date de réception: 16/03/2025
Date d’acceptation:21/05/2025

Mots clés
Culture
Maraboutisme
Islam maghrébin 
Maghreb
Tunisie

Introduction
Pourquoi choisir d’étudier le sujet du maraboutisme 
dans l’islam maghrébin ? Ce choix repose sur plusieurs 
considérations, tant scientifiques que socioculturelles. 
Tout d’abord, le maraboutisme demeure un phénomène 
profondément ancré dans les sociétés maghrébines. 
Malgré l’évolution de ses manifestations au fil des siècles, 
il continue d’occuper une place significative dans les 
pratiques religieuses et culturelles des Maghrébins. Son 
influence se manifeste à travers la persistance des cultes 

dédiés aux marabouts, la pérennisation des rituels associés 
à leur vénération et la présence des confréries soufies qui 
cherchent à préserver cet héritage.

Ensuite, l’intérêt de cette étude réside dans la volonté 
d’actualiser la perception du maraboutisme en dépassant 
les approches traditionnelles qui la traitent uniquement 
sous l’angle du folklore ou de la superstition. Loin d’être 
uniquement un simple héritage du passé, le maraboutisme 
se redéfinit en permanence à travers les dynamiques 
sociales et religieuses contemporaines. Cet article veut 



183

Revue des lettres et sciences socialesRevue des lettres et sciences sociales                                                                                                                     Vol 22,                                                                                                                      Vol 22, N°N° 02, pp ( 02, pp (182-193182-193) ) AnnéeAnnée 2025 2025

étudier ce phénomène sous un angle contemporain, en 
proposant une lecture renouvelée du phénomène. Et ce, 
en prenant en considération les mutations qu’il traverse à 
l’ère moderne et la manière dont il interagit avec l’islam 
dit maghrébin.

Dans cette perspective, il est nécessaire de se demander: 
dans quelle mesure le maraboutisme, en tant que 
phénomène religieux et culturel, se serait inscrit 
durablement dans l’histoire du Maghreb, et comment 
continuerait-il à interagir avec l’islam maghrébin dans 
le contexte contemporain ? Cette réflexion représente la 
problématique centrale de cette étude.

Afin d’apporter une analyse approfondie et structurée, 
cet article tourne autour de deux grandes parties. La 
première partie sera consacrée à l’évolution historique du 
maraboutisme, retraçant ses origines et son développement 
jusqu’à son état actuel. Cette approche permettra de 
mieux comprendre les mécanismes de la formation du 
maraboutisme et son intégration dans l’histoire religieuse 
et culturelle du Maghreb. La seconde partie s’intéressera 
à la relation entre le maraboutisme et l’islam maghrébin. 
Cette réflexion s’appuiera sur une lecture minutieuse de 
plusieurs articles ainsi que sur la consultation d’ouvrages 
divers qui se préoccupent de cette problématique.

En somme, cet article propose une étude nuancée du 
maraboutisme, en tenant compte de ses fondements 
historiques et de ses transformations contemporaines, afin 
de mieux comprendre son rôle et sa signification dans 
l’islam maghrébin d’aujourd’hui.

1–Le maraboutisme entre hier et aujo-
urd’hui : D’une prospérité à une déca-
dence ?

1–1–Le marabout : origine et signification.
Dans Le maraboutisme de « chambre noire » en Tunisie, 
Yassine Karamti, anthropologue et muséologue tunisien, 
définit le terme « marabout » en se basant sur l’histoire 
des marabouts : 

Le mot murabit1 dérive de la racine arabe rabata qui 
exprime le sens de la liaison et de l’attachement. Au 

1- L’islamologue français Roger Arnaldez définit le mot « marabout » comme suit : « Le mot « marabout » vient de la prononciation 
dialectale (mrabot) de l’arabe classique murābit qui désigne l’homme vivant dans un ribāṭ (couvent fortifié). Au pluriel, al-murābiṭūn, 
a donné Almoravides (dynastie qui régna sur le Maghreb et l›Espagne musulmane aux xie et xiie siècles). » (Arnaldez, s. d.)
2- Le mot « ribat » désigne « un établissement, à la fois militaire et religieux, qui semble assez spécifiquement musulman. Édifice 
conventuel pour les combattants de la foi, le ribāt joue un rôle stratégique certain dans la défense du domaine musulman. Ses occu-
pants, les al-Murābiṭūn (Almoravides), sont de pieux volontaires, hôtes réguliers ou occasionnels, qui passent leur temps en exercices 
militaires et s’adonnent à des pratiques pieuses. » (Elisséeff, s. d.)
3- Babès précise dans la note 13 de son article que « Le mot m’rabit a donné «marabout» mais également « maraboutisme », néolo�-
gisme proposé par E. Doutté, au début du siècle. » (Babès, 1991)

départ, les marabouts étaient une catégorie d’hommes 
qui se sont consacrés à la défense de l’Islam à partir de 
fortifications défensives, les ribat-s2. […] Avec le temps, 
le sens de marabout change pour signifier le personnel 
chargé de la gestion des turuq et des zawaya. (Karamti, 
2015, p. 28)

Leila Babès, sociologue des religions et experte de l’islam 
contemporain, s’intéresse à la figure du marabout, à 
laquelle elle offre la définition suivante : 

Le terme marabout (m’rabit)3 signifie étymologiquement 
« celui qui est attaché » (à Dieu) mais aussi l’ascète, « 
celui qui se retranche dans un ribat », c’est–à-dire dans 
une sorte de monastère fortifié. Homme exemplaire par 
ses actes de piété, son charisme, sa naissance ou son 
savoir, il est surtout sanctifié après sa mort et fait alors 
l’objet d’une vénération de la part de la population, qui lui 
élève un mausolée (qouba). (Babès, 1991, p. 122)

La complémentarité des deux définitions est remarquable. 
Ensemble, elles dessinent une caractérisation précise du 
marabout reposant sur son engagement religieux, son 
ascendance généalogique et son érudition. 

1–2–Le maraboutisme : une notion à définir.
Le maraboutisme est un mouvement hybride composé 
d’un mélange d’idées et de mouvements. Cette hybridité 
est mise en relief grâce à une définition de l’expression 
« maraboutisme ». Cette définition met en lumière les 
composantes de ce mouvement de la manière suivante : 

D’une part, des idées mystiques nées du sūfisme, des 
mouvements politico-religieux comme celui des chorfa 
au Maroc, des idéaux messianiques issus de l’islam 
shī‘ite, comme celui du mahdisme, et, d’autre part, des 
pratiques populaires superstitieuses, voire magiques, où 
se retrouve l’influence de vieilles croyances et de vieux 
cultes antéislamiques. (Arnaldez, s. d)

Tout en se basant sur la classification de Marcel Mauss, 
le « père de l’anthropologie française » (Gras, 2003) 
et le neveu d’Emile Durkheim, Adel Ltifi, un historien 
tunisien, affirme que « le maraboutisme comme tout 
autre fait religieux, est une croyance, une pratique et 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/almoravides/


184

Dr. Ghada Chihaoui                                                                   Le maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appuiLe maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui

une représentation qui, à travers ses interactions, produit 
une autre dimension ; le système maraboutique. Cette 
classification, nous [la] devons à Marcel Mauss (…) » 
(Mauss, 1968, cité dans Ltifi, 2007, p. 4)   Le phénomène 
maraboutique comme tout autre phénomène est passé 
par des phases différentes tout au long de son histoire. 
Une histoire qui est loin d’être terminée et qui survit 
jusqu’aujourd’hui.

1–3–Genèse et transformations du maraboutisme à 
travers le temps

1–3–1–Le maraboutisme d’hier.

Cette partie a pour objectif de mettre en évidence 
les différentes étapes de l’histoire du mouvement 
maraboutique. Les articles consultés révèlent que les 
auteurs s’intéressant à l’origine du maraboutisme oscillent 
entre certitude et confusion quant à la période exacte 
de son émergence. A. Nadir, l’auteur de l’article « Le 
maraboutisme : superstition ou révolution ? » partage 
clairement ces hésitations concernant cette ambiguïté :

Nous ne connaissons encore que d’une façon imparfaite 
les origines du maraboutisme. D’abord parce que c’est 
un phénomène relativement ancien puisqu’il remonte au 
XIVe siècle et ensuite parce que l’information recueillie 
au XIXe siècle a été rendue inutilisable par les littérateurs 
français qui ont privilégié la part du merveilleux en 
rapportant exclusivement les récits de miracles attribués à 
tel ou tel marabout (…) Les uns disent que les marabouts 
sont originaires d’Andalousie. Ce sont des musulmans 
venus d’Espagne qui ont juré d’arrêter la marche 
victorieuse des Chrétiens et de prendre leur revanche 
par la récupération de l’Espagne musulmane. Les autres 
affirment qu’ils viennent du Sahara Occidental et cette 
assertion s’appuie sur le témoignage des intéressés eux-
mêmes qui se disent originaires de Saguiet El Hamra. 
Enfin, les auteurs soulignent que nous sommes en présence 
de deux légendes inventées par des hommes habiles pour 
cacher leur origine berbère et cette dernière remarque 
induit une autre version sur l’origine des marabouts (…) 
Certains Andalous ont été, sans aucun doute, à l’origine du 
mouvement maraboutique. (Nadir, 1977, pp. 4–5)

D’une part, l’auteur transmet le caractère flou des 
origines douteuses du maraboutisme à son lecteur. Et ce, 
à travers le recours à la négation « ne …que » au début du 
paragraphe et à travers l’emploi de l’adjectif « imparfaite » 
qui qualifie la « façon » avec laquelle les origines du 
1- Il est important de signaler que « Abdullah Ibn Yassin (…) est le leader spirituel de la dynastie des Almoravides. » 
(Waliys.info, 2019)

maraboutisme avaient été découvertes. De plus, il fait 
appel aux expressions suivantes : « les uns », « les 
autres », « certains » pour souligner la diversité de ceux 
qui prétendent détenir la vérité. Cela ne fait que nourrir 
l’incertitude quant à la véritable date de l’émergence du 
maraboutisme. 

D’autre autre part, Kamel Filali, le « chef d’équipe 
de recherche au LERMM (Laboratoire d’Étude et de 
Recherche sur le Maghreb et la Méditerranée) » (Decitre, 
s. d.) affirme que : « Le maraboutisme (est devenu) la 
religiosité populaire maghrébine à partir du XIIIe siècle » 
(Filali, 1997, p. 1).

Il explique brièvement à son lecteur l’histoire du 
maraboutisme tout en mettant en évidence les étapes les 
plus importantes. Ainsi, il affirme que :

(Le maraboutisme) est passé par plusieurs phases 
d’élaboration théoriques et spirituelles avant de prendre 
sa forme définitive. Avec l’entrée en jeu de nouveaux 
facteurs historiques, le maraboutisme semblait quelque 
peu connaitre certaines mutations. Il ne désignait plus les 
gens du ribat placés jadis à la limite de dar al hadd (terre de 
trêve) en vue de mener compagne contre l’infidèle, mais 
revêtit un nouveau sens, dépouillé de sa valeur guerrière 
(…) Du collectif, au cours du XIIe siècle, la mission 
maraboutique deviendra individuelle à partir du XIIIe 
siècle. Le phénomène maraboutique tel qu’il se déployait 
au cours du XIVe siècle, n’était pas, contrairement à celui 
des murabitun (les Almoravides)1, un mouvement massif 
de conquête, mais un mouvement réduit aux écoles de 
formation missionnaires chargés de diffuser pacifiquement 
leurs idées. Ce maraboutisme-là fit souche avec les shurfa 
réfugiés dans le Sud marocain, gens de noblesse religieuse 
(charifisme). (Filali, 1997, pp. 12-)

L’étude de l’histoire du maraboutisme ne peut se faire 
sans prendre en considération son lien avec le soufisme. 
Afin de définir le soufisme, il est primordial de connaitre 
l’histoire des soufis qui commence en Iraq au VIIIe siècle. 
René Kalisky, dramaturge et essayiste belge s’intéresse au 
monde arabe. Dans son essai L’islam ; origine et essor du 
monde arabe, il affirme que les premiers soufis préféraient 
vivre modestement. D’ailleurs, le terme « taçawwuf » issu 
de « çuf » renvoie à l’action de se vêtir en laine. En effet, 
Kalisky définit le soufisme comme suit :

(…) le mouvement des soufis (…) se présenta comme 
un mouvement authentiquement musulman. Protestation 



185

Revue des lettres et sciences socialesRevue des lettres et sciences sociales                                                                                                                     Vol 22,                                                                                                                      Vol 22, N°N° 02, pp ( 02, pp (182-193182-193) ) AnnéeAnnée 2025 2025

contre l’orthodoxie dont le formalisme théologique 
s’opposa à toute tentative d’intériorisation du sentiment 
religieux, le soufisme accordait la primauté, écrit E. 
Dermenghem, à la religion du cœur, à l’amour de Dieu, 
aux valeurs de contemplation d’ascèse. (Kalisky, 1987, 
p. 292)

Kamel Filali se préoccupe aussi de cette relation entre le 
soufisme et le maraboutisme. Pour la décrire, il insiste sur 
leur lien intime : 

(Le) soufisme et (le) maraboutisme (…) sont l’envers et 
l’endroit de la médaille, puisque à l’origine nous avons 
affaire à un seul et même mouvement le mouvement 
mystique (11301267-). De plus, on n’a plus le droit de 
devenir saint par abstention des jouissances mondaines 
ou par le jihad monacal, dorénavant, on n’est marabout 
que par naissance. La chaîne initiatique devint héréditaire. 
C’est dire que pour être marabout, il faut d’abord être 
un chérifien descendant de la lignée du Prophète. (Filali, 
1997, p. 2)

Ce lien étroit entre le maraboutisme et le soufisme 
est confirmé par Ahmed Nadir, puisque selon lui, « le 
maraboutisme est inséparable du confrérisme. A l’origine, 
nous avons affaire à un seul et même mouvement, le 
mouvement soufi. » (Nadir, 1977, p. 5)

L’anthropologue et le muséologue Yassine Karamti 
distingue la différence entre le maraboutisme et le 
confrérisme à travers une citation de Jacques Berque dans 
son livre L’intérieur du Maghreb (pp. 423424-) : « « Le 
maraboutisme insiste sur la particularité du terroir où il 
s’enracine et dont il exalte les valeurs, à grand renfort 
de compromis avec les rites agraires et les folklores 
ancestraux. Le confrérisme, qui repose sur l’ésotérisme et 
l’initiation individuelle, en tire des propagations à grande 
amplitude. » » (Karamti, 2015, p. 41)

1–3–2–Maraboutisme et prophétisme : Les marabouts ou 

les héritiers illégitimes du Prophète

Dans le Maghreb, la majorité des marabouts sont les 
descendants du Prophète. Comme l’a précédemment 
souligné Kamel Filali dans une citation mentionnée plus 
haut, cette information se trouve confirmée, puisqu’il 
affirme qu’« on n’est marabout que par naissance », que 
« la chaîne initiatique (est) héréditaire » et que « pour être 
marabout, il faut d’abord être un chérifien descendant 
de la lignée du Prophète. » Le maraboutisme se trouve 
ainsi hérité de père en fils tel un culte voué aux ancêtres. 
Toutefois, cet héritage, censé préserver la continuité 

de la lignée maraboutique, ne pourrait-il pas être perçu 
comme une forme de despotisme implicite, excluant 
potentiellement des individus qui, indépendamment de 
leur filiation, seraient tout aussi légitimes, voire plus 
aptes, à hériter de ce statut ?

Puis, cette succession maraboutique basée sur le critère du 
sang ne serait-elle pas une injustice envers les membres de 
la lignée maraboutique qui se sentiraient peut-être obligés 
d’accomplir ce rôle imposé par la tradition maraboutique 
? Cet héritage contrôlerait-il leur destin, leurs rêves et 
limiterait-il leurs ambitions dans ce bas monde ? Cette 
lignée maraboutique serait-elle une lignée bénie ou bien 
une lignée maudite par le sort du maraboutisme ? 

Le maraboutisme est vu comme un héritage prophétique. 
Une idée abordée également par Louis Rinn dans son 
ouvrage intitulé Marabouts et Khouan, Étude sur l’islam 
en Algérie, où il écrit : « C’est, en effet, uniquement par 
droit de naissance que l’on est marabout, et cette qualité 
ne s’acquiert jamais pendant la vie, quelque vertueux 
que l’on puisse être. » (Rinn, 1884, p. 15) L’adverbe 
« uniquement » et la négation « ne …jamais » soulignent le 
caractère exclusivement héréditaire du statut de marabout. 
Cette conception rejoint ce que Mary décrit comme « le 
caractère apparemment circulaire, tautologique d’une 
définition formelle du croire religieux qui se présuppose 
elle-même, à l’image de la coutume : « comme nos pères 
ont cru, et parce qu’ils ont cru, nous aussi nous croyons 
» » (Mary, 1995, p. 8). Les deux extraits mettent en 
évidence une représentation caricaturale de la transmission 
mécanique du croire religieux. 

Mais, cette circularité créée à force de chercher à assurer 
une continuité nécessaire dans la lignée maraboutique, 
constitue-t-elle la seule manière de préserver le 
maraboutisme ? La rupture de cette continuité pourrait-
elle sauver ou détruire la lignée maraboutique et ses 
fidèles ?

Dans le même contexte de l’étude du maraboutisme 
comme un héritage religieux, il convient de souligner 
la relation étroite entre le maraboutisme et la sainteté 
prophétique. Cette relation est confirmée dans « L’islam 
pluriel au Maghreb » de Leila Babès à travers le paragraphe 
suivant qui décrit le lien entre un marabout et un prophète: 

L’apparition du culte des saints est inséparable du 
phénomène de sacralisation de la personne du Prophète 
Muhammad lui-même, puis des membres de sa famille 
(ahl al bayt) et de ses compagnons (çahaba) (…) Alors 



186

Dr. Ghada Chihaoui                                                                   Le maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appuiLe maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui

que le Prophète Muhammad se disait simple « messager de 
Dieu », n’ayant pas lui-même accès aux mystères divins, 
il devint très vite considéré comme doté de pouvoirs 
surnaturels importants (…) c’est sur ce modèle de dévotion 
communautaire autour de la figure du Prophète que se 
serait structuré, par la suite, le culte des saints.  (Babès, 
1991, p. 121)

Ces personnes droites au caractère pieux sont mentionnées 
dans le livre sacré des musulmans.  En effet, l’auteure de 
l’article affirme que :

Le Coran reconnait l’existence de musulmans ayant reçu 
des faveurs divines spéciales (sans que ceux-ci soient 
toutefois dotés de qualités proprement « surnaturelles » 
comme ce sera le cas plus tard dans le courant mystique 
du soufisme). Ces hommes et ces femmes ne sont pas 
considérés comme des êtres « parfaits ». Ils ont de même 
une place réservée au Paradis, et ils peuvent transmettre 
les grâces divines (Coran, Sourate IX, 73). (Babès, 1991, 
p. 121)

Ce paragraphe met en évidence la place considérable 
réservée dans le Coran pour ces personnes pieuses sans 
pour autant les considérer ni comme des personnes 
parfaites ni comme les héritiers légitimes du Prophète. 
Quant à la légitimation de l’existence des marabouts, elle 
« se fonde sur l’adoption d’un terme du Coran, ‘awliya 
(pluriel de wali), qui désigne des « musulmans exemplaires 
». » (Babès, 1991, p. 121) Cette idée se trouve confirmée 
dans le Coran à la Sourate 10 : « En vérité, les bien-aimés 
d’Allah seront à l’abri de toute crainte, et ils ne seront 
point affligés ». (Coran, Sourate 10) L’expression « bien-
aimés d’Allah » est la traduction de « awliya allah ». En 
remontant à l’origine du terme awliya, il apparaît qu’« 
étymologiquement, le mot walaya signifie la « proximité 
», la « contiguïté » de deux choses. L’extension de cette 
signification à la relation entre Dieu et l’homme va faire 
du wali le « saint », l’ami, le proche de Dieu, mais aussi 
bien le parent, le protecteur, l’intercesseur » (Babès, 1991, 
p. 121). Ainsi, le rapprochement existant entre les deux 
expressions « wali » et « Dieu » se manifeste clairement. 
Par conséquent, ce lien soulèverait-il le marabout au rang 
du Prophète, « le proche de Dieu » ?

C’est pour cette raison qu’il est essentiel de faire la 
distinction entre sainteté ou maraboutisme et prophétie 
car ce sont deux classes différentes selon le Coran. 
Alors que d’une part,« le grand maitre soufi Ibn Arabi 
(mort en 1240) rapproche la sainteté de la prophétie en 

montrant que la première n’est en somme qu’un héritage 
transmis par la seconde, Muhammad lui-même en étant 
la première et la plus parfaite illustration » (Babès, 1991, 
p. 121), d’une autre part, « les théologiens musulmans se 
sont attachés à distinguer la notion de sainteté de celle de 
prophétie (considérant cette dernière comme supérieure).» 
(Babès, 1991, p. 121) Le Prophète se trouve ainsi assigné 
à une catégorie plus élevée et plus prestigieuse que celle 
du marabout. 

1–3–3–Le maraboutisme d’aujourd’hui.

L’étude de la transformation du maraboutisme dans le 
Maghreb ne saurait être complète sans un examen de sa 
situation actuelle. A cet égard, le cas de la Tunisie sert 
d’exemple. Afin de bien mesurer le changement vécu 
par le mouvement maraboutique, Adel Ltifi, étudie, 
dans son article « Le maraboutisme en Tunisie : état 
d’une pratique », la variation du nombre de visiteurs 
aux marabouts les plus célèbres de la Tunisie. Tout en 
décrivant le jour de la ziara, la visite de la zaouïa et le 
mausolée de Sidi Mehrez, il décrit aussi le comportement 
de ses fidèles : 

Un jour de la fin du mois d’aout 2005, et malgré la chaleur 
étouffante de la fin de la matinée, la zaouïa de sidi Mehrez 
fourmillait de visiteurs. Hommes et femmes de tout âge 
se bousculent avant la fin de la visite matinale. Pour ceux 
et celles qui viennent de loin, on se repose dans le hall 
du sanctuaire avant de faire des courses dans les souks 
et prendre le chemin du retour. En ce mercredi, l’image 
qui se dessine de cette ambiance rituelle de sidi Mehrez 
(Tunis) est celle d’une société pleinement engagée dans le 
culte des saints. (Ltifi, 2007, p. 1)

Dans ce paragraphe descriptif, l’auteur met en évidence 
l’ambiance du mercredi, le jour de la visite hebdomadaire 
de Sidi Mehrez, surnommé le Saint patron de la Médina 
ou le Sultan de la Médina. L’auteur signale, dans le même 
article, qu’au cours de la semaine, le nombre de visiteurs 
diminue. Il est important de noter que le saint patron de 
Tunis est le marabout le plus vénéré de la Médina. Ltifi 
donne l’exemple de Sidi Ben Arous qui, au fil des années, 
se trouve de moins en moins visité par ses fidèles : « Durant 
la demi-journée passée dans ce lieu, deux personnes se 
sont présentées pour la visite du saint (…) Le gardien de 
la zaouïa (…) explique ce recul du nombre de visiteurs par 
une situation globale marquée par un recul de la visite des 
saints surtout chez des jeunes encadrés par l’enseignement 
moderne. » (Ltifi, 2007, p. 1) Dans ce sens, l’enseignement 



187

Revue des lettres et sciences socialesRevue des lettres et sciences sociales                                                                                                                     Vol 22,                                                                                                                      Vol 22, N°N° 02, pp ( 02, pp (182-193182-193) ) AnnéeAnnée 2025 2025

moderne serait-il une arme de combat contre la culture du 
maraboutisme ?

Dans le même cadre de l’étude du nombre de visiteurs, 
l’auteur explique que « l’affluence des visiteurs aux 
zaouïas varie en fonction du temps et des occasions. 
Une journée ordinaire dans un sanctuaire n’attire pas le 
même nombre de visiteurs qu’une journée de ziara (visite) 
hebdomadaire, de moussem (saison du saint) ou de la 
kharja (sortie) » (Ltifi, 2007, p. 2) En effet, l’augmentation 
du nombre de visiteurs est expliqué comme suit : 

(…) dans des occasions bien précises, tel que la fête de 
fin de ramadan (aïd al-fitr), pendant la fête du sacrifice 
(aïd idha) et surtout lors du Mouled, anniversaire du 
prophète. Cette combinaison entre les fêtes canoniques 
et les symboles du maraboutisme local symbolise une 
certaine symbiose entre l’Islam du fiqh et l’Islam de la 
wilaya, un trait qui marque la manifestation rituelle de 
l’Islam Ifriqiyen (par référence à Ifriqia) depuis le XIe 
siècle. (Ltifi, 2007, p. 2)

Cette symbiose entre la religion et le maraboutisme 
se trouve exclusivement rattachée au Maghreb. Cette 
union construit l’islam maghrébin, une forme spéciale et 
particulière de l’islam en général. Cette particularité sera 
abordée ultérieurement.

 En revanche, dans le même article, Adel Ltifi continue 
son étude sur la variation du nombre de visiteurs affirmant 
l’idée suivante : 

Concernant l’affluence globale des visiteurs, et en marge de 
la variabilité du nombre de participants aux festivités selon 
les années, on peut remarquer une certaine augmentation 
de l’affluence. Cette augmentation se marque surtout à 
travers l’engorgement des rues de Feriana par les voitures 
et aussi par la pénurie du pain malgré le travail à fond 
de la dizaine de boulangeries que compte la ville. (Ltifi, 
2007, p. 3)

A travers le témoignage et les observations de l’auteur, 
pourrait-il être question d’un retour du maraboutisme ? 
Le terme « retour » est utilisé car « l’idée d’un certain 
fléchissement de la pratique maraboutique, pendant les 
années soixante-dix et les années quatre-vingt, sous 
l’affluence de la scolarisation et aussi sous l’influence de 
l’islamisation, reste très probable » (Ltifi, 2007, pp. 34-)

Tout compte fait, la tendance des saints et des marabouts 
n’est plus en vogue de nos jours. C’est en grande 
partie grâce à la modernisation de l’éducation et à la 
conscientisation des générations contemporaines. En 

revanche, le phénomène des marabouts survit encore. Il 
n’est ni totalement détruit ni totalement oublié. D’ailleurs, 
le nombre de visiteurs varie selon l’importance du 
marabout, son emplacement géographique, les jours de 
visite et les fêtes religieuses. 

2–Maraboutisme et islam maghrébin
2–1–Le lien entre la tradition et la religion

2–1–1–Définir la religion

Dans le chapitre « Religion, tradition, histoire », les auteurs 
signalent que le mot « religion » est « surtout occidental » 
(Sauquet & Vielajus, 2014, p. 41). Ils s’appuient sur une 
définition de la religion proposée par Michel Malherbe 
dans son ouvrage Les Religions (Malherbe, 2006), où ce 
philosophe rappelle : 

(…) le lien du mot religion à la culture occidentale, issu 
des verbes latins relegere (recueillir) et religare (relier), 
et note que le terme religion peut à la fois désigner un 
recueil de formules et de pratiques religieuses et le lien 
entre l’homme et la divinité. Il signale que les mots 
employés pour « religion » dans d’autres langues signent 
une vision différente de cette notion : din en arabe, avec 
une connotation de « civilisation », dharma dans plusieurs 
langues indiennes (la loi, ou l’ordre naturel des choses). 
En chinois, le mot religion se compose de deux caractères, 
« zong » qui, dans l’idéogramme, sous un toit, figure les 
trois manifestations célestes (le ciel, la lune et les étoiles), 
et « jiao » qui signifient l’enseignement. (Sauquet & 
Vielajus, 2014, p. 41)

Au moyen de cette définition, il s’avère que la signification 
du mot « religion » diffère d’une culture à une autre. Dans 
ce chapitre, l’attention est principalement portée sur l’islam 
car l’objectif est d’étudier le rapport entre le maraboutisme 
et l’islam maghrébin. En effet, l’anthropologue française 
Dounia Bouzar déclare que :

Ce sont les individus qui déterminent la compréhension 
de leur religion à partir de ce qu’ils sont et de ce qu’ils 
vivent […]. On ne rencontre jamais des cultures ou des 
religions, mais toujours des individus qui s’approprient 
des éléments de culture et de religion qui sont eux-mêmes 
en perpétuelle mutation et interaction. (Bouzar, 2011, cité 
dans Sauquet & Vielajus, 2014, p. 42)

Pour avoir une définition pertinente de la religion, il faut 
avoir une idée sur ses composantes, ses parties et ses 
éléments constitutifs. C’est dans ce sens que Madeleine 
Matisse recourt à la composition de la religion selon M. 
Durkheim. Ce dernier « y distingue trois choses : une 



188

Dr. Ghada Chihaoui                                                                   Le maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appuiLe maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui

croyance, ou un ensemble de croyances, des rites, ou des 
pratiques relatifs à ces croyances et une communauté 
de fidèles qui, en pratiquant ces rites, constituent une 
église. Il n’y a pas de religion proprement dite sans cette 
communauté. Donc la religion est un fait collectif. » 
(Matisse, 1912, p. 2) La citation met en évidence le lien 
étroit et solide entre les composantes de la religion et la 
communauté religieuse, celle-ci étant responsable de 
sa pratique.  L’absence de cette communauté conduit à 
l’absence de la pratique de la religion. Ceci limiterait la 
religion à sa version abstraite et théorique en la privant 
de sa version concrète et pratique. Ces individus forment 
la société. Par conséquent, la religion et la société sont 
inséparables. Cette déduction est soutenue par René 
Guénon, considéré comme la « figure inclassable de 
l’histoire intellectuelle du XXe siècle » (Yahyâ, 2006). Cet 
auteur franco-égyptien affirme que : 

La religion comporte essentiellement la réunion de trois 
éléments d’ordres divers : un dogme, une morale, un culte 
; partout où l’un quelconque de ces éléments viendra à 
manquer, on n’aura plus affaire à une religion au sens 
propre de ce mot (…) le premier élément forme la partie 
intellectuelle de la religion (…) le second forme sa partie 
sociale (…) le troisième, qui est l’élément rituel, participe 
à la fois de l’une et de l’autre. (Guénon, 1921, cité dans 
Esprit-Universel, 2012)

Par conséquent, chez René Guénon, la symbiose entre 
les aspects intellectuel, social et rituel représente un 
élément clé du phénomène religieux. Le rituel trouve 
souvent son fondement dans la tradition, laquelle, 
associée à la religion et à la société, constitue un ensemble 
interdépendant. En ce sens, c’est par la communauté, en 
tant qu’élément social, que se manifeste le lien entre le 
religieux et le traditionnel.

2–1–2–Définir la tradition

L’auteur de l’article « Religion, tradition, histoire » 
propose la définition suivante de la tradition : « La 
tradition, pour l’historien Michelin Meslin, est un « 
ensemble d’attitudes et de conduites qui se réfèrent à un 
passé pour guider une action présente, grâce à la prise de 
conscience d’un principe d’identité reliant les générations. 
» (Sauquet & Vielajus, 2014, p. 4849-) Ainsi, la tradition, 
perçue comme un lien entre passé et présent, impliquerait 
un attachement à la mémoire collective tout en restant 
ancrée dans le présent. Cette attitude pourrait révéler une 
certaine difficulté à vivre pleinement l’instant présent. 

Elle représenterait également une réaction face à un 
présent jugé insuffisant face aux aspirations de l’homme, 
le conduisant de cette manière à se tourner vers son passé. 

Pour bien comprendre le sens de la tradition, il faut faire 
la distinction entre tradition, coutume et rite. En effet, « la 
coutume, façon d’agir établie par l’usage, est une notion 
proche de la tradition, mais elle est surtout utilisée par 
les juristes, pour qui elle est définie comme « un usage 
juridique oral, consacré par le temps et accepté par la 
population d’un territoire déterminé » » (Sauquet & 
Vielajus, 2014, p. 49). Quant à « la notion de rite (elle) 
est étroitement liée aux deux dernières, le rite étant un 
ensemble d’usages définis par la tradition et la coutume 
(et non par la loi). Les rites se caractérisent par des actes 
répétitifs, codifiés et souvent chargés de symboles. » 
(Sauquet & Vielajus, 2014, p. 49) Finalement, il convient 
de constater, que tradition, coutume et rite partagent un 
point commun : la répétition des habitudes. 

2–1–3–Le lien entre la religion et la tradition 

Cette étude porte sur le maraboutisme dans l’islam 
maghrébin, autrement dit l’interaction entre la tradition 
et la religion. Dans ce sens, il sera d’abord question 
d’analyser la relation existante entre la religion et la 
tradition de manière générale. Ensuite, l’étude portera 
en particulier sur le rapport entre l’islam maghrébin et 
le maraboutisme. Afin d’y parvenir, cet article recourt 
à l’« historien de la sécurité sociale » (Dreyfus, 2019), 
Henri Hatzfeld qui, dans son ouvrage Les racines de la 
religion (Hatzfeld, 1993), propose une définition de la 
religion basée sur son origine étymologique : « Le mot 
religio viendrait alors de re-ligare (relier) ; il s’agirait de 
l’association des dieux et des hommes, de ce qui les unit. 
» (Hatzfeld, 1993, p. 11)

Hatzfeld met par ailleurs l’accent sur la dimension 
traditionnelle de la religion en reprenant « l’étymologie 
privilégiée par Emile Benveniste. Religion : re-legere. 
C’est-à-dire reprendre : reprendre les signes, les oracles, 
les textes, les rites. » (Hatzfeld, 1993, p. 12) Le verbe « 
reprendre » renvoie à l’idée de s’approprier de nouveau ces 
éléments et de les réutiliser. En conséquence, la religion 
peut se définir comme une perpétuelle réutilisation de la 
tradition.

2–2–Le maraboutisme et l’islam maghrébin

2–2–1–L’islam maghrébin : définition et spécificités

Dans son article cité auparavant, Leila Babès désigne 
l’islam maghrébin par les expressions « l’islam pluriel au 



189

Revue des lettres et sciences socialesRevue des lettres et sciences sociales                                                                                                                     Vol 22,                                                                                                                      Vol 22, N°N° 02, pp ( 02, pp (182-193182-193) ) AnnéeAnnée 2025 2025

Maghreb » (Babès, 1991, p. 119) et « islam syncrétiste 
» (Babès, 1991). Le syncrétisme, défini comme un « 
système philosophique ou religieux basé sur le mélange 
de plusieurs doctrines différentes » (L’Internaute, s. d.), 
illustre bien la spécificité de cette forme d’islam qui se 
présente comme un espace de rencontre entre les principes 
universels de l’islam et l’héritage traditionnel maghrébin. 

La sociologue continue sa description de cet islam 
particulier en se basant sur un critère géographique. En 
s’appuyant sur l’emplacement du Maghreb, elle cherche à 
trouver une liaison entre l’islam maghrébin et l’Occident. 
Elle revient à la signification de l’expression « Maghreb, 
c’est-à dire « terre du soleil couchant », « occident » 
musulman » (Babès, 1991, p. 120). Dès lors, l’islam dit 
maghrébin est considéré comme un islam plutôt occidental 
que nous qualifions de « modéré ». Il s’agit d’un islam 
hybride comparé à l’islam oriental.

Selon Leila Babès, « l’originalité de l’islam maghrébin est 
justement d’avoir fonctionné selon un schéma bipolaire à 
double tendance : l’une rationaliste et austère – celle des 
théologiens (oulémas) et des juristes (fouqahas) -, l’autre 
extatique – celle des marabouts et des confréries. » (Babès, 
1991, p. 122)  De cette façon, elle souligne la spécificité 
d’un islam qualifié d’« islam populaire » (Babès, 1991, 
p. 122), où les marabouts et les confréries occupent une 
place centrale.

2–2–2–Le maraboutisme dans l’islam maghrébin

Selon A. Nadir, au début, l’émergence du mouvement 
maraboutique dans le Maghreb avait comme 
but « l’islamisation des populations berbères » (Nadir, 
1977, p. 6). Le maraboutisme va contribuer à un « 
approfondissement de la religion musulmane. Alors que, 
jusqu’ici, l’Islam n’a été que l’expression de la soumission 
des populations au pouvoir, le mouvement maraboutique 
va lui donner une triple dimension » (Nadir, 1977, p. 6), 
une idée que nous allons résumer. La première dimension 
est d’ordre culturel : diffuser la science puisque la 
religion est considérée comme une science. La deuxième 
dimension est d’ordre politique. Nadir la décrit ainsi :

La tradition arabe mise en vigueur par les empires 
berbères divise la carte politique du Maghreb en deux 
régions distinctes : le dar Al Islam où les populations 
jouissent du statut musulman parce qu’elles ont déclaré 
leur soumission au pouvoir par le paiement de l’impôt 
légal et le dar Al Harb où les populations doivent être 
combattues au même titre que les mécréants à cause de 

leur insubordination. (Nadir, 1977, p. 7)

La troisième et dernière dimension est la suivante :

Le maraboutisme met fin au règne des fouqaha pour qui 
l’Islam n’est qu’un ensemble de rites et de prescriptions 
vidés de leur contenu social. Il introduit le soufisme 
et actualise les notions de solidarité islamique en lui 
substituant celle de fraternité qui, au contraire de la 
solidarité, n’a rien d’abstrait et va trouver sa traduction

1- dans la formation des tribus maraboutiques et

2- dans la constitution des ordres religieux. (Nadir, 1977, 
p. 7)

D’un point de vue purement religieux, le maraboutisme 
s’oppose sévèrement à l’islam puisque le Coran invite les 
musulmans à vénérer seulement Dieu. Dans sourate Al-
Ikhlas, Dieu ordonne clairement à ses croyants de croire 
uniquement en lui : 

« 1. Dis : «Il est Allah, Unique.	

2. Allah, Le Seul à être imploré pour ce que nous désirons.

3. Il n’a jamais engendré, n’a pas été engendré non plus.

4. Et nul n’est égal à Lui. » (Coran, Sourate 112)

Toute autre vénération est considérée comme un blasphème 
selon le Coran.

Cependant, l’islam maghrébin illustre l’adaptabilité de 
l’islam aux différents contextes culturels. Ce syncrétisme 
engendre un islam « caractérisé à la fois par son 
appartenance à l’islam et par sa capacité d’intégrer des 
éléments étrangers à celui-ci. » (Babès, 1991, p. 120) Cette 
spécificité explique pourquoi « le discours rationaliste 
des tenants du dogme musulman orthodoxe (…) ne voit 
souvent dans ces cultes populaires du Maghreb que des 
« déviances » et des survivances du paganisme ancien. » 
(Babès, 1991, p. 120)

2–2–3–Le statut des marabouts dans le Maghreb

Cette partie de l’article s’ouvre sur une citation : « Il doit 
être clair cependant que tous les dieux ne sont pas nés des 
rituels. Nous savons assez qu’ils ont bien d’autres origines 
: ils naissent de grands personnages héroïsés ou de maîtres 
vénérés, ou de valeurs morales éminentes, dans d’autres 
cas. » (Hatzfeld, 1993, p. 143) Il s’agit donc d’une 
citation qui met en évidence la sacralisation du statut des 
marabouts par leurs fidèles. 

Dans cette perspective, cet article étudie l’influence des 
marabouts dans le domaine politique. Le cas de la Tunisie 
sous le règne de Hussein Bey qui rendait visite aux 
marabouts pour « satisfaire quelques-unes des attentes des 
habitants de la localité » (Karamti, 2015, p. 99), est pris 



190

Dr. Ghada Chihaoui                                                                   Le maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appuiLe maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui

comme exemple. Derrière ces visites, il existe un dessein 
politique. C’est celui d’augmenter le taux de sa popularité. 
Cette idée se confirme d’une part à travers la légalisation 
de la présence des marabouts. Et d’une autre part, grâce 
à la promotion accordée au grand cheikh des confréries 
qui devient un fonctionnaire de l’Etat pendant le règne 
husseinite. 

Par conséquent, les marabouts jouent un rôle important 
dans l’histoire politique du Maghreb. C’est celui 
de gouverner et de contrôler le peuple. 

Le marabout joue un autre rôle qui est celui du 
protecteur puisqu’il exerce un pouvoir psychologique 
sur ses fidèles. Ces derniers le vénèrent. Ils trouvent 
refuge auprès du saint marabout vu qu’il est considéré 
comme un descendant du Prophète ou l’« ami de Dieu ». 
Yassine Karamti décrit la tendance de la sacralisation des 
marabouts ainsi :

 Le culte du saint protecteur fait son comble. Personne ne 
pouvait être en sécurité ni satisfaire ses besoins matériaux 
sans l’invocation de la protection salvatrice du marabout, 
patron de la tribu, ou du saint wali du quartier pour les 
centres urbains. La protection sacrée comme telle, était 
sollicitée dans toutes les actions et même les mouvements 
physiques les plus banals. (Karamti, 2015, p. 07)

Dès lors, « chaque ville avait ses saints protecteurs qui 
veillaient sur sa sécurité et sur son bien-être. Vivants ou 
morts, leur protection était toujours censée protéger le 
pays du joug des infidèles. » (Karamti, 2015, p. 07)

De plus, le marabout incarne l’image de la mémoire 
collective. En effet, « la mémoire collective et l’héritage 
politique se nourrissent largement d’une série de mythes, 
récits populaires ou littéraires « mettant en scène des êtres 
surnaturels et des actions imaginaires dans lesquels se 
projettent les souvenirs fantasmés d’événements vécus 
par un peuple » » (Vielajus & Sauquet, 2014, p. 54). 
Ainsi, protéger les marabouts et leurs mausolées serait-il 
synonyme de conserver la mémoire collective ? 

2–2–4–Maraboutisme et rituels maraboutiques en Tunisie

Konrad Lorenz, le biologiste autrichien, titulaire du prix 
Nobel de physiologie ou médecine, parle de : 

« La triple fonction des rites, qu›ils soient culturels ou 
phylétiques : communication, contrôle de l›agression et 
liaison » (p. 59). Or, si l’on considère les rites « culturels », 
il est évident qu’on ne peut en rester à cette triple fonction. 
La fonction sociale des rituels humains - l’étiquette, le 
cérémonial - ne peut faire oublier que ces rites organisent 

notre société avec les dieux : ils ouvrent la porte de la 
transcendance. (Hatzfeld, 1993, p. 134)

Adel Ltifi dans son article « Le maraboutisme en Tunisie 
: état d’une pratique » (Ltifi, 2007), met en évidence les 
trois figures les plus importantes et les plus connues du 
maraboutisme tunisien à savoir Sidi Mehrez, Sidi Ben 
Arous et Saida Manoubia. Il décrit leurs pratiques et leurs 
rituels maraboutiques. 

Yassine Karamti énumère les différentes étapes de la visite 
d’une zaouïa. Au début, le visiteur commence par boire 
un peu d’eau de la zaouïa. Il peut aussi manger des olives 
et du pain appelé « smat » (Chabane, 1991, p. 48), selon 
Mejid Chabane dans L’islam populaire en Tunisie, qui les 
trouve sur place. Ensuite, le visiteur se dirige vers la salle 
où se trouve le mausolée du marabout pour réciter Al-
Fatiha et demander au marabout d’intervenir en sa faveur 
auprès de Dieu. Finalement, il rencontre le Cheikh de la 
zaouïa qui lui offre des bougies et de l’encens.

La « zarda » est considérée comme l’une des fêtes les plus 
célèbres destinées aux marabouts. L’expression « zarda », 
est issue du dialecte tunisien renvoyant à une fête durant 
laquelle les fidèles se rassemblent pour rendre visite à leur 
saint patron. Pendant cette occasion, ils lui présentent des 
offrandes. Par exemple, ils sacrifient des animaux. Ltifi 
évoque les circonstances de cette fête : 

Si l’année est défaillante au niveau de la production 
agricole, c’est que la zarda n’attirera que peu de visiteurs 
(…) cet événement s’organise à la fin des moissons et au 
début des labours de l’année suivante. Si la moisson est 
médiocre, les habitants des compagnes n’auront pas les 
moyens pour se déplacer et donner un sacrifice (agneau). 
(Ltifi, 2007)

D’autres fêtes sont consacrées aux marabouts comme 
« les fêtes annuelles telles que « Wa’da (promesse liée à 
la réalisation d’un vœu), Kharja (sortie), Ziyara (visite), 
Dakhla (entrée) (…) Mihrajan (festival) (…) Mussem 
(saison) (…) ma’ruf (bienfaisance) » (Karamti, 2015, p. 
71).

Les femmes enceintes, les garçons la veille de leur 
circoncision, les célibataires, les femmes stériles, les 
malades, etc., aspirent à voir leurs demandes exaucées par 
Dieu par l’intermédiaire des marabouts. C’est ainsi qu’ils 
cherchent à les satisfaire au moyen des rituels quotidiens, 
des visites hebdomadaires et des fêtes annuelles. 

Conclusion.
En guise de conclusion, cet article a abordé le sujet du 



191

Revue des lettres et sciences socialesRevue des lettres et sciences sociales                                                                                                                     Vol 22,                                                                                                                      Vol 22, N°N° 02, pp ( 02, pp (182-193182-193) ) AnnéeAnnée 2025 2025

maraboutisme dans l’islam maghrébin par le biais d’une 
analyse historique et d’une réflexion sur ses rapports avec 
la tradition et la religion. Bien que la ferveur populaire 
autour des marabouts ait connu un certain recul, en 
partie sous l’effet de la modernisation de l’éducation 
et du développement technologique, les pratiques 
maraboutiques n’ont pas complètement disparu et 
continuent de jouer un rôle considérable dans les sociétés 
maghrébines, notamment en Tunisie.  

Leur pérennité se manifeste à travers la fréquentation 
des mausolées et la persistance de certains rituels, dont 
l’intensité varie selon plusieurs facteurs comme le prestige 
accordé au marabout, la localisation du mausolée, les fêtes 
religieuses et les dynamiques sociales propres à chaque 
région.

Ce contraste entre le progrès technologique et le recours 
à la tradition reflèterait-il l’image d’un Maghrébin 
contemporain confus et tiraillé entre deux mondes 
divergents ? Ou révélerait-il l’image d’un Maghrébin 
contemporain hybride, capable de concilier tradition 
et modernité, et de vivre en harmonie entre ces deux 
antipodes ? L’étude menée dans cet article tend à 
privilégier la seconde hypothèse, en considérant le 
maraboutisme comme une forme d’hybridation culturelle 
propre au Maghreb. Cette hypothèse rejoint la pensée de 
l’historien et islamologue tunisien Mohamed Talbi, qui 
« défend un islam compatible avec la démocratie et la 
modernité » (Dahmani, 2012), soutenant ainsi l’idée que 
tradition religieuse et modernité peuvent coexister dans le 
contexte maghrébin.

Références
1.	 Gras, A. (2003). Sociologie-ethnologie : Auteurs et textes fondateurs. Publications de la Sorbonne.
2.	 Hatzfeld, H. (1993). Les racines de la religion : Tradition, rituel, valeurs (Collection Esprit). Seuil.
3.	 Kalisky, R. (1987). L’islam : Origine et essor du monde arabe. Marabout.
4.	 Malherbe, M. (2006). Les religions. Nathan.
5.	 Mauss, M. (1968). Les fonctions sociales du sacré. Œuvres I. Éditions de Minuit.
6.	 Sauquet, M., & Vielajus, M. (2014). L’intelligence interculturelle : 15 thèmes à explorer pour travailler au contact 

d’autres cultures. C.L. Mayer.
7.	 Yahyâ, A. A.-R. (2006). Tawhîd et Ikhlâs, aspects ésotériques. Le Turban noir.
8.	 Chabane, M. (1991). L’islam populaire en Tunisie : Étude d’un cas : La confrérie chadulite (Certificat d’aptitude 

à la recherche, sous la direction d’A. Hermassi). Université de Tunis, Faculté des lettres et des sciences humaines.
9.	 Karamti, Y. (2015). Le maraboutisme de « chambre noire » en Tunisie : Récit visuel d’un corpus de cartes postales 

photographiques anciennes. Latrach.
10.	 Rinn, L. (1884). Marabouts et Khouan, Étude sur l›islam en Algérie. Alger : A. Jourdan. https://www.google.tn/

books/edition/Marabouts_et_Khouan/ujpbAAAAQAAJ?hl=fr&gbpv=1&pg=PA2&printsec=frontcover
11.	 Babès, L. (1991). L’islam pluriel au Maghreb. Revue internationale d’action communautaire, 26, 119–128. https://

doi.org/10.72021033898/ar (consulté le 18 octobre 2019 à 14h57)
12.	 Dahmani, F. (2012, 9 mai). Les 50 qui font la nouvelle Tunisie : Mohamed Talbi, la modernité islamique. Jeune 

Afrique.
 https://www.jeuneafrique.com/142023/societe/les-50-qui-font-la-nouvelle-tunisie-mohamed-talbi-la-modernitislamique/ 
(consulté le 25 juin 2025)
13.	 Dreyfus, M. (2019, 28 janvier). La mort d’Henri Hatzfeld, historien de la sécurité sociale. Le Monde. 
https://www.lemonde.fr/disparitions/article/201928 /01 //la-mort-d-henri-hatzfeld-historien-de-la-securite-
sociale_5415731_3382.html (consulté le 20 octobre 2019 à 21h21)
14.	 14.Filali, K. (1997). Sainteté maraboutique et mysticisme. Insaniyat, 3, 117140-. https://doi.org/10.4000/

insaniyat.11627 (consulté le 4 juin 2025)
15.	 15. Ltifi, A. (2007, 28 mai). Le maraboutisme en Tunisie : état d’une pratique. Islam Pluriel. 
http://islam-pluriel.net/le-maraboutisme-en-tunisie-etat-d%E2%80%99une-pratique/ (consulté le 18 octobre 2019 à 
14h19)
16.	 16. Mary, A. (1995). Religion de la tradition et religieux post-traditionnel. Enquête, (2), 121–142. 

https://doi.org/10.7202/1033898ar
https://doi.org/10.7202/1033898ar
https://www.jeuneafrique.com/142023/societe/les-50-qui-font-la-nouvelle-tunisie-mohamed-talbi-la-modernitislamique/
https://www.lemonde.fr/disparitions/article/2019/01/28/la-mort-d-henri-hatzfeld-historien-de-la-securite-sociale_5415731_3382.html
https://www.lemonde.fr/disparitions/article/2019/01/28/la-mort-d-henri-hatzfeld-historien-de-la-securite-sociale_5415731_3382.html
https://doi.org/10.4000/insaniyat.11627
https://doi.org/10.4000/insaniyat.11627
http://islam-pluriel.net/le-maraboutisme-en-tunisie-etat-d%E2%80%99une-pratique/


192

Dr. Ghada Chihaoui                                                                   Le maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appuiLe maraboutisme dans l’islam maghrébin : étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui

https://shs.hal.science/halshs-00142403/document
17.	 17. Matisse, M. (1912). L’origine des religions. Revue des idées. Science - philosophie - critique générale, 9(99), 

251–281. http://journals.openedition.org/assr/24485 (consulté le 202019/10/ à 17h09)
18.	 18. Nadir, A. (1977). Le maraboutisme : superstition ou révolution ? Cahiers de la Méditerranée, 14(1), 3–19. 
https://doi.org/10.3406/camed.1977.1426 
19.	 Autres sites web :
20.	 19.Arnaldez, R. (s.d.). Maraboutisme. Encyclopædia Universalis. https://www.universalis.fr/encyclopedie/

maraboutisme/ (Consulté le 09 juin 2025 à 20h01)
21.	 Coran en ligne. (s. d.). Sourate 112 : Al-Ikhlâs – Le monothéisme pur. http://www.coran-en-ligne.com/Sourate-112-

Al-Ikhlas-Le-monotheisme-pur-francais.html (Consulté le 17 septembre 2019 à 19h09)
22.	 Coran Oumma. (s. d.). Sourate 10. https://coran.oumma.com/sourate/10 (Consulté le 15 octobre 2019 à 16h06)
23.	 Decitre. (s. d.). L’Algérie mystique. https://www.decitre.fr/livres/l-algerie-mystique-9782866008956.html (Consulté 

le 19 octobre 2019 à 01h00)
24.	 Elisséeff, N. (s. d.). Ribat. Encyclopædia Universalis. https://www.universalis.fr/encyclopedie/ribat/ (Consulté le 09 

juin 2025 à 18h42)
25.	 Esprit Universel. (2012, 29 novembre). René Guénon – Tradition et religion [Blog]. http://esprit-universel.over-blog.

com/article-rene-guenon-tradition-et-religion-112966928.html (Consulté le 20 octobre 2019 à 18h08)
26.	 L’Internaute. (s. d.). Syncrétisme : définition. https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/syncretisme/ 

(Consulté le 20 octobre 2019 à 22h26)
27.	 Waliys.info. (2019, 25 octobre). Abdullah Ibn Yassin. https://waliys.info/abdullah-ibn-yassin/ (Consulté le 9 juin 

2025 à 18h08)	

المرابطية في الإسلام المغاربي : دراسة مغاربية مدعّّمة بالمثال التونسي

ملخص
الكلمات المفتاحية
الثقافة
المرابطية
الإسلام المغاربي
المغرب العربي
تونس

لقــد كان لنــا الشــرف في تقديــم مداخلــة بعنــوان »المرابطيــة في الإسلام المغاربــي« في إطــار أيّّــام 

متهــا كليــة الآداب والفنــون والإنســانيات بمنوبــة. ورغبنــا في 
ّ
الدّّراســة حــول »الأديــان«، التي نظّ

تطويــر هــذه المداخلــة إلى مقــال يحمــل العنــوان التــالي:

“المرابطيــة في الإسلام المغاربــي : دراســة مغاربيــة مدعّّمــة بالمثــال التــون�سي”  ، على أمــل تعميــق 

صّّــص الجــزء الأول مــن 
ُ

رحــت خلال هــذا الحــدث العــلمي. في هــذا الســياق، خُ
ُ
التــأملات التي طُ

هــذه  وتبــدأ  المــا�ضي والحاضــر.  بين  تطــوّّره  متتبّّعًًــا  للمرابطيــة،  تاريخيــة  لدراســة  المقــال  هــذا 

الدراســة بتحديــد مفاهيــم » المرابــط « و»المرابطيــة«، متبوعًًــا ببحــث استرجــاعي عــن أصــول 

ــف عنــد 
ّ
هــذا الظاهــرة. ونظــرًًا لأهميــة المرابطيــة في الثقافــة المغاربيــة، بــدا مــن الضــروري التوقّ

ختتم 
ُ
الوظيفة النبوية للمرابطين، الذين يُُنظر إليهم هنا على أنّّهم »ورثة غير شرعيين للنبيّّ«. وتُ

هــذه الدراســة التاريخيــة بتحليــل الوضــع المعاصــر للمرابطيــة في المغــرب العربــي، مــع التركيز 

على المثــال التــون�سي. أمــا الجــزء الثانــي، فيتنــاول العلاقــة بين المرابطيــة والإسلام المغاربــي. 

وللإحاطــة بهــذه العلاقــة، يتــمّّ الاســتعانة بتعريفــات لمفهومــي »الديــن« و»التقليــد«، ممّّــا يتيــح 

تقديــم مفهــوم »الإسلام المغاربــي« وإبــراز التفــاعلات القائمــة بينــه وبين»المرابطيــة«. وأخيرًًا، 

لإبــراز مــدى ترابــط هــاتين الظاهــرتين، يتــمّّ التطــرّّق إلى مكانــة المرابــطين في المغــرب العربــي مــع 

وصــف للطقــوس المرابطيــة الممارســة في تونــس.

https://shs.hal.science/halshs-00142403/document
http://journals.openedition.org/assr/24485
https://doi.org/10.3406/camed.1977.1426
https://www.universalis.fr/encyclopedie/maraboutisme/
https://www.universalis.fr/encyclopedie/maraboutisme/
http://www.coran-en-ligne.com/Sourate-112-Al-Ikhlas-Le-monotheisme-pur-francais.html
http://www.coran-en-ligne.com/Sourate-112-Al-Ikhlas-Le-monotheisme-pur-francais.html
https://coran.oumma.com/sourate/10
https://www.decitre.fr/livres/l-algerie-mystique-9782866008956.html
https://www.universalis.fr/encyclopedie/ribat/
http://esprit-universel.over-blog.com/article-rene-guenon-tradition-et-religion-112966928.html
http://esprit-universel.over-blog.com/article-rene-guenon-tradition-et-religion-112966928.html
https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/syncretisme/
https://waliys.info/abdullah-ibn-yassin/


193

Revue des lettres et sciences socialesRevue des lettres et sciences sociales                                                                                                                     Vol 22,                                                                                                                      Vol 22, N°N° 02, pp ( 02, pp (182-193182-193) ) AnnéeAnnée 2025 2025

Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian Example as Support

Abstract

We had the pleasure of presenting a paper entitled «Maraboutism in Maghrebi Islam» 
as part of the Study Days on «Religions,» organized at the Faculty of Letters, Arts, and 
Humanities of Manouba. We aim to develop this presentation into an article bearing 
the title « Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian 
Example as Support », with the hope of deepening the reflections explored during 
this scientific event. In this perspective, the first part of this article is dedicated to a 
historical study of maraboutism, tracing its evolution from past to present. The analysis 
begins with definitions of the terms «marabout» and «maraboutism,» followed by a 
retrospective examination of the origins of this phenomenon. Given the significance of 
maraboutism in Maghrebi culture, it seemed essential to focus on the prophetic function 
of marabouts, referred to here as «the illegitimate heirs of the Prophet.» This historical 
study concludes with an analysis of the contemporary situation of maraboutism in the 
Maghreb, using Tunisia as a case study. The second part of the article examines the 
relationship between maraboutism and Maghrebi Islam. To better understand the links 
between these two concepts, definitions of the terms «religion» and «tradition» are 
employed. This approach allows for the introduction of the notion of «Maghrebi Islam» 
and highlights the interactions between it and maraboutism. Finally, to underscore 
the closeness of this relationship, the status of marabouts in the Maghreb is analyzed, 
along with a description of the maraboutic rituals practiced in Tunisia.

      Key Words 
Culture

Maraboutism 
Maghrebi Islam 

Maghreb
Tunisia

Competing interests
The author(s) declare no competing interests

تضارب المصالح
يعلن المؤلف )المؤلفون( لا تضارب في المصالح

Author copyright and License agreement
Articles published in the Journal of letters and Social Sciences are 
published under the Creative Commons of the journal›s copyright. All 
articles are issued under the CC BY NC 4.0 Creative Commons Open 
Access License). 
To see a copy of this license, visit:
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
This license allows the maximum reuse of open access research 
materials. Thus, users are free to copy, transmit, distribute and adapt 
(remix) the contributions published in this journal, even for commercial 
purposes; Provided that the contributions used are credited to their 
authors, in accordance with a recognized method of writing references.

© The Author(s) 2023

حقوق المؤلف وإذن الترخيص 
إن المقــالات التــي تنشــر فــي المجلــة تنشــر بموجــب المشــاع الإبداعــي بحقــوق النشــر التــي تملكهــا 
مجلــة الآداب والعلــوم الاجتماعيــة. ويتــم إصــدار  كل المقــالات بموجــب ترخيــص الوصــول 

 CC BY NC 4.0. المفتــوح المشــاع الإبداعــي
للاطلاع على نسخة من هذا الترخيص، يمكنكم زيارة الموقع الموالي :

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
الحــد  إلــى  الوصــول  المفتوحــة  البحثيــة  المــواد  اســتخدام  بإعــادة  يســمح  الترخيــص  هــذا  إن 
الأق�صــى. وبالتالــي، فــإن المعنييــن بالاســتفادة أحــرار فــي نســخ ونقــل وتوزيــع وتكييــف )إعــادة 
فــي هــذه المجلــة، وهــذا حتــى لأغــراض تجاريــة؛ بشــرط أن يتــم  خلــط( المســاهمات المنشــورة 
نســب المســاهمات المســتخدمة مــن طرفهــم إلــى مؤلفــي هــذه المســاهمات، وهــذا وفقًــا لطريقــة 

مــن الطــرق المعتــرف بهــا فــي كتابــة المراجــع. 

© المؤلف )المؤلفون( 2023


	Le maraboutisme dans l’islam maghrébin:
	étude maghrébine, exemple tunisien à l’appui 
	Maraboutism in Maghrebi Islam : A Maghrebi Study with the Tunisian Example as Support  
	Dr. Ghada Chihaoui 
	Introduction
	1–Le maraboutisme entre hier et aujourd’hui : D’une prospérité à une décadence ?
	1–1–Le marabout : origine et signification.
	1–2–Le maraboutisme : une notion à définir.
	1–3–Genèse et transformations du maraboutisme à travers le temps
	1–3–1–Le maraboutisme d’hier.
	1–3–2–Maraboutisme et prophétisme : Les marabouts ou les héritiers illégitimes du Prophète
	1–3–3–Le maraboutisme d’aujourd’hui.


	2–Maraboutisme et islam maghrébin
	2–1–Le lien entre la tradition et la religion
	2–1–1–Définir la religion
	2–1–2–Définir la tradition
	2–1–3–Le lien entre la religion et la tradition 

	2–2–Le maraboutisme et l’islam maghrébin
	2–2–1–L’islam maghrébin : définition et spécificités
	2–2–2–Le maraboutisme dans l’islam maghrébin
	2–2–3–Le statut des marabouts dans le Maghreb
	2–2–4–Maraboutisme et rituels maraboutiques en Tunisie


	Conclusion.
	Références
	ملخص
	Abstract

